
 

 

  

  

  

 

 

 

 

 

 

 

Indexation        

 

 

 

 

 

 

REVUE SEMESTRIELLE / N° 009 / DECEMBRE 2025 

ISSN : 1987-1538 

E-mail : revuemiri09@gmail.com 

Tel. +237 6 99 56 34 79 / +223 75 35 97 82 

Bamako - Mali



 

 

 

             

 

PRESENTATION 

             

  

 

La Revue Internationale de Philosophie (Miri) est une collection périodique 

spécialisée du Centre Africain de Recherche et d’Innovations Scientifiques 

(CARIS) et de ses partenaires dans le but de renforcer et d’innover la recherche 

en histoire de la philosophie, philosophie de la logique, philosophie du langage, 

métaphysique, épistémologie, philosophie des sciences, philosophie morale et 

politique, esthétique, philosophie du droit, histoire des idées, philosophie de 

l’environnement, théologie et en ontologie. 

Les objectifs généraux de la revue portent sur la valorisation de la recherche philosophique à 

travers le partage des résultats d’avancées scientifiques, l’innovation thématique, et la culture 

de l’esprit critique.  

 

Son objectif spécifique est de redynamiser la production des thématiques 

pertinentes sur les réalités sociales africaines, les théories de la connaissance, la 

philosophie du développement, la philosophie des médias, la crise de l’identité de 

l’Afrique moderne, la philosophie de l’information et la pensée philosophique 

africaine. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

             

 

EQUIPE EDITORIALE 

             
 

DIRECTEUR DE PUBLICATION    

Pr Belko OUOLOGUEM (Mali) 

 

DIRECTEUR ADJOINT  

Pr Sékou YALCOUYE (Mali)    

                                                                                                         

COMITE SCIENTIFIQUE ET DE LECTURE 

Pr Mahamadé SAVADOGO (Professeur des universités, Ouagadougou Joseph Ki 

Zerbo, Burkina-Faso) 

Pr Yodé Simplice DION (Professeur des Universités Félix Houphouët-Boiny de Cocody-

Abidjan), 

Pr Jean Maurice MONNOYER (Professeur des universités Aix-Marseille I, France) 

Pr Mounkaïla Abdo Laouli SERKI (Professeur des Universités Abdou Moumouni de 

Niamey) 

Pr Samba DIAKITÉ (Professeur des Universités Alassane Ouattara de Bouaké) 

Pr Isabelle BUTERLIN (Professeur des universités Aix-Marseille I, France) 

Pr Yao Edmond KOUASSI (Professeur des Universités Alassane Ouattara de 

Bouaké) 

Pr Akissi GBOCHO (Professeur des universités Félix Houphouët-Boigny, Cote 

d’Ivoire) 

Pr Gbotta TAYORO (Professeur des Universités Félix Houphouët-Boiny de Cocody-

Abidjan) 

Pr Blé Marcel Silvère KOUAHO (Professeur des Universités Alassane Ouattara de 

Bouaké) 

Pr Abdoulaye Mamadou TOURE (Professeur des universités UGLC SONFONIA, 

Conakry, Guinée) 



 

 

 

Pr Jacques NANEMA (Professeur des universités Ouagadougou Joseph Ki Zerbo, 

Burkina-Faso) 

Pr Nacouma Augustin BOMBA (Maitre de conférences, Université Yambo 

Ouologuem de Bamako, Mali) 

Dr Ibrahim CAMARA (Maitre de conférences, ENSup, Mali) 

Dr Souleymane KEITA (Maitre de Conférences, Université Yambo Ouologuem de 

Bamako, Mali) 

 

COMITE EDITORIAL 

Pr Sigame Boubacar MAIGA (Philosophie, Ecole Normale Supérieure de Bamako, 

Mali) 

Dr Siaka KONÉ (Philosophie,Université Yambo Ouologuem de Bamako, Mali) 

Dr Ibrahim Amara DIALLO (Philosophie, Université Yambo Ouologuem de 

Bamako, Mali) 

Dr Oumar KONÉ (Philosophie, Université Yambo Ouologuem de Bamako, Mali) 

Dr Amadou BAMBA (Economie, Université des Sciences Sociales et de Gestion de 

Bamako, Mali) 

Dr Eliane KY (Philosophie, Université Yambo Ouologuem de Bamako, Mali) 

Dr Samba SIDIBE (Philosophie, Ecole Normale Supérieure de Bamako, Mali) 

M. Souleymane COULIBALY (Philosophie, Université Yambo Ouologuem de 

Bamako, Mali) 

 

REDACTEUR EN CHEF 

Dr Mahmoud ABDOU (Philosophie, Ecole Normale Supérieure de Bamako, Mali) 

 

COORDINATRICE 

Dr Palaï-Baïpame Gertrude (Histoire, Université de Douala, Cameroun) 

 

COORDINATEUR ADJOINT 

M. Fousseyni BAGAYOKO (Informaticien, responsable technique de la Revue) 

 

 

 



 

 

 

             

 

POLITIQUE EDITORIALE 

             

 

 

La revue internationale de Philosophie (MIRI) est une revue qui paraît deux (2) fois 

l'année et publie des textes qui contribuent au progrès de la connaissance dans tous les 

domaines de la philosophie et des sciences humaines. Revue MIRI publie des articles 

de qualité, originaux, de haute portée scientifique et des études critiques.  

« Pour qu’un article soit recevable comme publication scientifique, il faut qu’il soit 

un article de fond, original et comportant : une problématique, une méthodologie, un 

développement cohérent, des références bibliographiques. » (Conseil Africain et 

Malgache pour l'Enseignement Supérieur CAMES) 

✓ La bibliographie doit être présentée dans l’ordre alphabétique des noms des 

auteurs.  

✓ Classer les ouvrages d’un même auteur par année de parution et selon leur 

importance si des ouvrages de l'auteur sont parus la même année.  

✓ Tous les manuscrits soumis à la revue MIRI sont évalués par au moins trois 

chercheurs, experts dans leurs domaines respectifs.  

✓ Suite à l’acceptation de son texte, l’auteur-e s’acquitte des frais d’instruction et 

de publication avant poursuite du reste de la procédure.  

✓ Un texte ne sera pas publié si, malgré les qualités de fond, il implique un manque 

de rigueur sémantique et syntaxique.  

✓ Chaque auteur reçoit son Tiré à part dès la publication du numéro. 

✓ Les droits de traduction, de publication, de diffusion et de reproduction des textes 

publiés sont exclusivement réservés à la revue MIRI. 

✓ Après le processus d'examen, l'éditeur académique prend une décision finale et 

peut demander une nouvelle évaluation des articles s'il a des présomptions sur la 

qualité de l'article.  



 

 

 

             

 

SOMMAIRE 

             

 

1. KOUYATÉ Alou, NASSOKO Lassana 

Les médias à l’épreuve de la pensée philosophique contemporaine………………….....1 

 

2. Domèbèimwin Vivien SOMDA 

Éducation et crise écologique en l’ère de l’anthropocène…………………………..….20 

  

3. Assindah MAGNETINE, Bahan LANDJERGUE  

La vie socio-économique à l’épreuve de la crise sécuritaire dans la préfecture de 

Kpendjal au Nord-Togo…………………………………………………………….....40 

 

4. IDI OUNFANA Nassirou 

La philosophie de la paix : entre Etat de droit démocratique et insécurité au 

sahel…………………………………………………………………………………...57 

 

5. KOFFI Lopez Emmanuel Oscar 

Morale et religion : prolégomènes à un humanisme laïc……………………………....71 

 

6. Okon Bernardin DJOUPO 

L’heure africaine : Déconstruire une habitude temporelle en Afrique pour une 

temporellité authentique avec Heidegger…………………………………………..….84 

 

7. Gabriel VANNA 

Le numérique au-delà d’une révolution historique : introduction à la fabrique 

philosophique de la culture perceptive………………………………………..……...100 

 

8. Bah Leger KOUADIO 

Karl Marx et Amartya sen : convergences et divergences dans l’analyse du 

capitalisme………………………………………………………………………..….114 

 

9. Adjoua Marie Jeanne KONAN, Antoine KOUAKOU 

Coopération verticale/multilatérale et développement durable des états africains…...132 

 

10.   Jean Désiré SAWADOGO 

Qu’on est si bien sur sa propre natte : Autonomie et développement endogène dans la 

pensée de Joseph KI-Zerbo……………………………………………………..…....149 

 

 

 



 

 

 

11.   Affoué Valery-Aimée TAKI 

Et si la nature avait un visage : réflexion lévinassienne sur un écologisme humaniste..166 

 

12.   Dieudonné Achille Ozi GAGBÉI 

Un regard sur la participation démocratique du chrétien dans les États africains…….178 

 

13.   MASSIKINI MOKEKA Jean-Pierre 

Réflexions sur les rapports juridiques entre le pouvoir central et les provinces en 

République Démocratique du Congo…………………………………………..…….192 

 

14.   Huédoté Fernand HOUNTON 

Des fondements philosophiques de la notion de programme génétique : entre cause 

finale et cause formelle………………………………………………………………212 

 

15.   Docteur Mahmoud ABDOU  

Identités culturelles : entre conflits et nécessité d’un mieux vivre-ensemble……...…229 

 

16.   Antoine BORUGH-BU-DJORH 

La souveraineté des Etats africains à l’épreuve des coups d’Etat militaires : entre 

émancipation et néocolonialisme………………………………………………….....241 

 
 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

   

https://centrecaris.net/Revue-MIRI  212 

 

DES FONDEMENTS PHILOSOPHIQUES DE LA NOTION DE 

PROGRAMME GÉNÉTIQUE : ENTRE CAUSE FINALE ET CAUSE FORMELLE 

 

Huédoté Fernand HOUNTON 

Laboratoire d’histoire, philosophie et sociologie des sciences et technologies  

(Université de Lomé)  

fernandhounton@gmail.com 

 

Résumé 

L’analyse des difficultés soulevées par la théorie du programme génétique en biologie 

moléculaire fait état d’une connexité de cette théorie avec une source conceptuelle antique qui 

est la notion aristotélicienne de la forme. Or, il semble que c’est bien plus, et prioritairement, 

de la finalité que l’idée du programme génétique tire son inspiration. Ce postulat repose sur 

deux arguments : le premier, d’ordre historique, tient compte de la profession de la finalité par 

les biologistes initiateurs et premiers utilisateurs de la notion de programme génétique ; le 

second, de nature philosophique, relève l’ascendance logique et épistémologique, chez Aristote, 

de la cause finale sur la cause formelle.  

Mots-clés : Biologie moléculaire, cause formelle, finalité, information génétique, 

programme génétique.  

 

 

Abstract 

The analysis of the difficulties raised by the theory of the genetic program in molecular 

biology shows a connection of this theory with an ancient conceptual source which is the 

Aristotelian notion of form. However, it seems that it is much more, and primarily, from finality 

that the idea of the genetic program draws its inspiration. This hypothesis is based on two 

arguments: the first, of a historical nature, takes into account the profession of finality by 

biologists, who are the initiators and first users of the notion of genetic program, the second, of 

a philosophical nature, raises the logical and epistemological ascent of the final cause on the 

formal cause in Aristotle. 

Keywords: Molecular biology, formal cause, finality, genetic information, genetic 

program. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://centrecaris.net/Revue-MIRI


 

   

https://centrecaris.net/Revue-MIRI  213 

 

Introduction 

La notion de programme génétique, « l’une des plus importantes innovations de la 

biologie moléculaire » et considérée comme « un concept explicatif fondamental de la biologie 

du développement » (E. F. Keller, 2003, p. 74), connaît, depuis l’aube de ce siècle, de vives 

critiques, surtout à cause du réductionnisme génétique qu’elle traduit. Il est alors normal que la 

recherche historique et philosophique se penche sur les fondements de cette théorie pour en 

révéler les raisons de la crise. Que la théorie du programme génétique soit une conséquence de 

l’intuition schrödingerienne de « code chromosomique », qui voit dans l’œuf fécondé tout 

l’avenir de l’organisme futur, cela est bien connu (A. Pichot, 2002 ; J.-J. Kupiec & P. Sonogo, 

2000, Ch. 3). Mais il semble que les racines de cette théorie sont bien plus anciennes : elle 

correspondrait à la notion aristotélicienne de la cause formelle. Si certains auteurs ont perçu ce 

fondement antique (A. Mauron, 2002 ; T. Vinci & J. S. Robert, 2005) sans y trouver un 

problème, le mérite revient à J.-J. Kupiec (1999 ; 2005 ; J.-J. Kupiec et P. Sonigo, 2000) d’avoir 

expliqué comment la notion de programme génétique, du fait de cette influence aristotélicienne, 

induit une conception essentialiste du vivant qui ne laisse pas apercevoir les caractères 

complexe et aléatoire du fonctionnement biologique. Cependant, pointer l’âme, principe ou 

cause formelle des êtres vivants, tel que cela apparaît dans la philosophie aristotélicienne, 

comme l’équivalent antique de la notion de programme en génétique, occulte deux réalités. La 

première est que les biologistes moléculaires, à travers la métaphore de programme appliquée 

au patrimoine génétique, professent explicitement la finalité dans le monde vivant ; la seconde, 

c’est la place de la cause finale qui, pourtant, se présente chez Aristote comme « la cause des 

causes ». Quel est alors le statut de la finalité (cause finale), étant donné que d’une part, les 

biologistes théoriciens du programme génétique, adossent leur théorie au postulat de l’existence 

d’une finalité organique, appelée téléonomie, et que, d’autre part, chez Aristote, la cause 

formelle soit tributaire de la cause finale ? La présente recherche montre que c’est davantage, 

et prioritairement à la cause finale que revient la véritable place de fondement de la notion de 

programme génétique. Pour y arriver, il a d’abord été établi les raisons qui pourraient expliquer 

l’idée de la forme comme fondement de la théorie du programme génétique, puis ensuite, 

montré pourquoi c’est la finalité, et non la forme, qui porte impérieusement l’idée de 

programme.  

 

 

 

https://centrecaris.net/Revue-MIRI


 

   

https://centrecaris.net/Revue-MIRI  214 

 

1. De la forme comme fondement de la théorie du programme génétique  

Il existe dans la formulation de problèmes et hypothèses de la biologie moléculaire des 

références, conscientes ou non, à certains concepts de la philosophie d’Aristote qui structurent 

l’imaginaire et le paysage langagier des biologistes et du public. Par exemple, depuis la fin du 

XXe siècle, J.-J. Kupiec (1999 ; 2008 ; J.-J. Kupiec et P. Sonigo, 2000) n’a de cesse souligné 

l’influence de la philosophie d’Aristote sur l'é laboration dé la thé orié dé l'é volution ét sur 

la génétique. Pour le propos de ce papier, nous nous focalisons sur la biologie moléculaire, 

laquelle, à propos de la question de l’origine de l’individu biologique, a forgé la notion de 

programme génétique. Il est vrai, cependant, que l’idée de programme est également utilisée 

dans l’explication de l’évolution biologique. E. Mayr (1961, p. 26) faisait remarquer comment 

les vocations des biologistes fonctionnels mais aussi des biologistes évolutionnistes se 

définissent à partir de la notion de programme. 

Le biologiste fonctionnel s’occupe de tous les aspects du décodage de l’information 

programmée contenue dans l’ADN de l’œuf fécondé. Le biologiste évolutionniste, quant à lui, 

s’intéresse à l’histoire de ces programmes d’information et aux lois qui contrôlent les 

changements des programmes de génération en génération (E. Mayr, 1961, p. 26 ; nous 

traduisons). 

 

Le programme génétique est entendu comme équivalant à un individu biologique (F. 

Jacob, 1981, p. 23), lequel s’analyse dans ses processus de développement et d’évolution ; et 

pour ce faire, intéresse tous les domaines de la recherche biologique. On peut ainsi comprendre 

que la notion de programme génétique soit « longtemps restée la métaphore la plus répandue et 

la plus prégnante de la théorie biologique » (H. Atlan, 2011, p. 53).  

La génétique moléculaire et la biologie de développement, deux branches de la biologie 

moderne, ont, plus étroitement, en partage l’usage des métaphores informationnelles qui ont 

émergé dans le contexte historique global du développement de l’ordinateur et des sciences de 

l’information (H. Atlan, 2006 ; M. Morange, 1994 ; E. F. Keller, 1999, A. Pichot, 2002). Étant 

« un avatar de l’histoire de la biologie qui correspond […] à l’irruption des techniques de la 

chimie et de la physique dans le domaine des sciences du vivant » (P.  Bérché, 2016, p. 41-42), la 

biologie moléculaire offre, on le sait, la possibilité d’interpréter la structure et le fonctionnement 

des êtres vivants à partir des propriétés de leurs constituants moléculaires, de nature physico-

chimique. On peut comprendre, en conséquence, qu’il s’agit, là, d’un paradigme mécaniste qui 

conforte le positivisme de la pensée scientifique moderne. Comme le précise F. Jacob (1970, p. 

17), 

https://centrecaris.net/Revue-MIRI


 

   

https://centrecaris.net/Revue-MIRI  215 

 

La biologie moderne a l’ambition d’interpréter les propriétés de l’organisme par la 

structure des molécules qui le constituent. En ce sens, elle correspond à un nouvel âge du 

mécanisme. Le programme représente un modèle emprunté aux calculatrices électroniques. Il 

assimile le matériel génétique d’un œuf à la bande magnétique d’un ordinateur. Il évoque une 

série d’opérations à effectuer, la rigidité de leur succession dans le temps, le dessein qui les sous-

tend. 

 

Cette « assimilation » du « matériel génétique d’un œuf » à « la bande magnétique d’un 

ordinateur » repose, elle-même, sur une conception nouvelle du gène qui le présente, non plus 

comme une unité de calcul permettant de réaliser des prédictions sur la descendance de 

croisements (perspective mendélienne), ni non plus comme une unité matérielle, accessible à 

l'expérimentation, mais spécifiquement comme de « l’information génétique qui détermine le 

phénotype particulier corrélé », dont l’ADN est le support (H. Guyader, 2001, p. 58-60). Le 

gène, une fois appréhendé en termes d’information, la base est posée pour que le matériel 

génétique soit comparé à un « livre d’instructions » (instruction manual) (F. Jacob, 1970, p. 

298 ; T. Vinci & J. S. Robert,  2005, p. 219) destiné à présider à l’organisation biologique. Et 

précisément, l’idée d’instruction est fondamentale dans la saisie du sens de la notion de 

programme. Le programme, que constitue la structure nucléique, à la différence du programme 

informatique, n’est pas modifiable à volonté ; il « n’est pas accessible à l’expérience acquise, 

et reste invariante à travers les générations » (F. Jacob, 1970, p. 17).  Plus encore, il est ce qui, 

à la fois, ordonne et coordonne toute la structure et tout le fonctionnement de l’organisme 

vivant, et par conséquent, détermine son identité biologique. Le passage suivant de La logique 

du vivant, précise bien la manière dont le programme génétique est appréhendé, pour ainsi dire, 

comme le substrat et le principe du vivant.  

L’hérédité se décrit aujourd’hui en termes d’information, de message, de code. La 

reproduction d’un organisme est devenue celle des molécules qui le constituent. […] la structure 

des macromolécules est déterminée jusque dans le détail par les séquences des quatre radicaux 

chimiques contenus dans le patrimoine génétique. Ce qui est transmis de génération en génération, 

ce sont les « instructions » spécifiant les structures moléculaires. Ce sont aussi les moyens de 

mettre ces plans en exécution et de coordonner les activités du système.  Chaque œuf contient 

donc, dans les chromosomes reçus de ses parents, tout son propre avenir, les étapes de son 

développement, la forme et les propriétés de l’être qui en émergera. L’organisme devient ainsi la 

réalisation d’un programme prescrit par l’hérédité (F. Jacob, 1970, p. 9-10 ; c’est nous qui 

soulignons).  

 

Ce qui est ici indiqué, c’est la caractérisation de l’information génétique en termes de 

programme (ou d’instruction). Le génome constituerait, comme le pensait E. Schrödinger 

(1986, p. 72), « le plan de l’architecture et l’œuvre d’art de l’entrepreneur ». Ce qui signifie que 

le développement, de l’œuf à l’organisme adulte, n’a besoin que du temps pour se réaliser si les 

https://centrecaris.net/Revue-MIRI


 

   

https://centrecaris.net/Revue-MIRI  216 

 

conditions requises sont réunies ; aucune autre information ne serait plus nécessaire. De même, 

l’idée d’instruction (ou de programme ou encore de plan) sous-entend celle d’une prédéfinition 

de l’avenir de l’être dont l’existence n’est encore qu’une potentialité. Ce qui, précisément, 

justifie la critique selon laquelle l’idée de programme génétique serait une résurgence du 

préformationnisme (H. Atlan, 1999) et une expression du déterminisme (et/ou réductionnisme) 

génétique (J.-J. Kupiec, 1999).  

En réalité, il y a dans l’idée d’information génétique programmée deux niveaux de chose 

à comprendre : d’abord la conception de ce que contient le matériel génétique comme de 

l’information (ou message) et ensuite, la conception de cette information sous forme de 

programme ou d’instruction. Faut-il le préciser, toute information n’est un programme, que ce 

soit en information ou dans la communication sociale ordinaire. Ces deux niveaux de réalité 

sont historiquement distinguables dans la construction du savoir biologique. Dans son étude 

historique « Sur la théorie du programme génétique », A. Pichot (2002) retient que l’origine de 

cette théorie reste « obscure ». Cependant, on peut au moins admettre que l’introduction de la 

notion d’information en biologie moléculaire est antérieure à celle de programme dans la même 

discipline. Dans leur célèbre article de 1953, dans lequel fut proposée la description de la 

structure et des propriétés de l’acide désoxyribonucléique (ADN),  J. D. Watson et F. Crick, 

(1953) écrivirent : « il […] est probable que la séquence précise des bases est le code qui porte 

l’information génétique » (J. D. Watson et F. Crick, 1953, p. 965, nous traduisons et 

soulignons). Or, la notion de programme n’apparaît pour la première fois dans la littérature de 

la biologie moléculaire qu’en 1961 avec la parution des articles respectifs de François Jacob et 

Jacques Monod (« Genetic Regulatory Mechanisms in the Synthesis of Proteins »), puis d’Ernst 

Mayr (« Cause and Effet in Biology ») (E. F. Keller, 2003, p. 79-80). L’idée de l’information 

génétique sous la forme d’un programme suppose donc qu’il y eut entre 1953 et 1961 ce qu’E. 

F. Keller (1999, p. 40) appelle « la fusion de la notion d’information avec celle de programme 

et d’instruction » (C’est l’auteur qui souligne). La théorie de programme génétique apparaît 

ainsi comme le produit fini de cette fusion et induit l’idée que « dans la mesure où toutes les 

structures et performances des organismes sont la résultante des structures et activités des 

protéines qui les composent, on doit considérer que l’organisme entier constitue l’expression 

épigénétique ultime du message génétique lui-même » (J. Monod, 1970, p. 144). Et c’est 

précisément cette conception de l’information génétique qui invoque, selon les critiques, l’idée 

aristotélicienne de cause formelle.  

À propos des fondements de la théorie du programme génétique, qui domine la biologie 

moléculaire, J.-J. Kupiec (2008, p. 26-28) explique qu’elle repose sur l’idée de Schrödinger 

https://centrecaris.net/Revue-MIRI


 

   

https://centrecaris.net/Revue-MIRI  217 

 

(1986) selon laquelle les lois de la biologie, à la différence de celles de la physique qui sont 

probabilistes, reflèteraient un ordre intrinsèque à la matière vivante : « L’organisation 

macroscopique des êtres vivants serait produite par l’ordre microscopique inscrit dans les 

chromosomes sous forme d’information génétique » (J.-J. Kupiec, 2008, p. 27). Tel est, en effet, 

le sens du développement effectué jusqu’ici sur la conception de l’information génétique. Mais 

l’auteur de L’origine des individus ajoute que les racines historiques et philosophiques de cette 

conception sont bien plus anciennes. Selon J.-J. Kupiec (Idem) « l’information génétique est 

équivalente à la cause formelle ou à l’âme dans la philosophie d’Aristote. Il s’agit d’un principe 

d’ordre qui détermine une organisation invariante des êtres vivants correspondant à l’espèce ». 

Cette comparaison entre la génétique et le système aristotélicien, l’auteur l’a abondamment 

soulignée (1999 ; J.-J. Kupiec et P. Sonigo, 2000, Chap. 3). En effet, dans le sens de ce 

rapprochement, J.-J. Kupiec note que « ces deux théories fonctionnent de la même manière, en 

s’appuyant sur des concepts identiques. La différenciation génétique/phénotype 

(essence/existence) est la conséquence de l’ontogenèse, réalisée par l’intermédiaire d’un 

programme (forme), en s’appuyant sur la propriété de spécificité des molécules » (J.-J. Kupiec 

et P. Sonigo, 2000, p. 72). On peut le voir, ces analyses de Kupiec sont effectivement en parfaite 

cohérence avec la logique qui sous-tend la théorie du programme génétique. Chez Aristote 

(1993), l’un des sens dans lesquels l’âme joue un rôle causal est qu’elle est « principe » ou 

« substance » des êtres vivants. Dans le traité De l’âme, on peut lire : « la substance est ce qui 

est universellement responsable de l’être. Or l’être, pour les vivants, c’est la vie. Et ce qui en 

est responsable, leur principe, c’est l’âme. De plus, l’expression de ce qui est potentiellement, 

c’est la réalisation » (Aristote 1993, II, 415b13-15). Ceci signifie que les organismes vivants  

ne sont ce qu’ils sont que parce qu’ils constituent le lieu de réalisation de l’âme qu’ils ont en 

eux et qui est constitutive de leur être. Il faut donc nécessairement que l’âme soit substance 

comme forme d’un corps naturel qui a potentiellement la vie.  De plus, Aristote attribue trois 

acceptions à la notion de substance : « celle-ci s’entend, soit comme matière (chose qui, par soi, 

ne constitue pas une réalité singulière), soit comme aspect ou forme (en vertu de quoi, 

précisément, on peut parler d’une réalité singulière), soit, troisièmement, comme le composé 

des deux » (Aristote, 1993, II, 1, 412a7-12). La deuxième acception, c’est-à-dire la substance 

au sens de l’« aspect » ou de la « forme » correspond justement à la « cause » qui confère à 

chaque être sa nature ou son identité, le ce « en vertu de quoi, précisément, on peut parler d’une 

réalité singulière » – la matière, à elle seule, n’étant une substance déterminée qu'en apparence 

(Aristote, 2008, Ʌ, 3, 1070a 9-13). La cause formelle, « c’est la forme ou le modèle, c’est-à-

dire la formule de l’être essentiel […] (par exemple, pour l’octave, c’est le rapport de deux à 

https://centrecaris.net/Revue-MIRI


 

   

https://centrecaris.net/Revue-MIRI  218 

 

un, et d’une manière générale le nombre) […] » (Aristote, 2002, II, 3, 194b 27-29).  Ainsi 

comprise, la forme, c’est la définition, « le ce que c’est » des êtres (Aristote, 2008, B, 2, 996b 

7) et constitue, pour ce faire, leur principe distinctif ; car par exemple, c’est par la forme qu’un 

homme est différent d’un cheval (Aristote, 2002, I, 3, 186a 22). C’est donc à la cause formelle 

que revient, chez Aristote, la vocation de fixer l’identité des êtres – vivants ou non.  

En postulant la forme comme principe du vivant et en soutenant que « tout étant naturel 

advient à partir du substrat et de la figure » (Aristote, 2002, I, 7, 190b 21), Aristote entend 

expliquer le fondement de la génération ou de l’hérédité, c’est-à-dire comment se fait-il, par 

exemple, que d’un humain nait un humain ? En effet, selon l’auteur, 

[…] tout vient à être à partir d’un homonyme, comme dans le cas des choses naturelles, 

ou depuis une partie homonyme, comme la maison vient d’une maison, en tant qu’elle est conçue 

par une intelligence (car l’art, c’est la forme), ou depuis une partie ou depuis ce qui possède une 

partie de la « chose », à moins de venir à être par coïncidence. […] Par conséquent, comme dans 

les déductions, la substance est principe de tout, car les déductions partent du ce que c’est et dans 

ce cas, les générations le font. Il en va de même pour les choses constituées par nature, car la 

semence produit à la manière d’un art, puisqu’elle contient la forme en puissance. Et ce d’où 

vient la semence est en quelque sorte homonyme de « l’engendré » (…) sauf dans le cas d’un être 

incomplet (Aristote, 2008, Liv. Z, 9, 1034a 31-1034b 3 ; c’est nous qui soulignons).  

Le fond de l’idée d’Aristote ici, c’est que l’être engendré ne se définit que par rapport à 

l’être d’où il provient ; ce qui signifie que la forme (ou l’identité) d’un individu biologique n’est 

qu’une « figure » réalisée à partir d’une forme spécifique connue et préexistante. Et cela est 

rendu possible par la propriété de la semence à contenir potentiellement la nature propre de son 

auteur. Il se comprend ici la notion de la « mémoire » biologique qui est, selon les mots de  F. 

Jacob (1970, p. 10), « le souvenir des parents que l’hérédité trace dans l’enfant ». C’est 

pourquoi l’homonymie, au sens où Aristote en parle, a un sens éminemment ontologique, et 

non seulement linguistique. Les Catégories définissent l’homonymie en ces termes : 

On appelle homonymies les choses dont le nom seul est commun, tandis que la notion 

[« le concept, l’essence de la chose dans l’esprit »] désignée par ce nom est diverse. Par exemple, 

animal est aussi bien un homme réel qu’un homme en peinture ; ces deux choses n’ont en effet 

de commun que le nom, alors que la notion désignée par le nom est différente. Car si on veut 

rendre compte en quoi chacune d’elle réalise l’essence d’animal, c’est une définition propre à 

l’une et à l’autre qu’on devra donner (Aristote, 2004, 1, 1-5, p. 17-18). 

Dans cet exemple, la définition spécifique qui confère la même identité à ces deux ordres 

de réalité (homme réel et homme en peinture) est précisément celle de l’espèce humaine, c’est-

à-dire l’ensemble des caractéristiques à partir desquelles on reconnaît un être humain. L’homme 

réel comme l’homme en peinture sont représentés par un même concept, lequel reflète, pour 

notre préoccupation, l’idée aristotélicienne de la forme. Ainsi, dans la philosophie d’Aristote, 

https://centrecaris.net/Revue-MIRI


 

   

https://centrecaris.net/Revue-MIRI  219 

 

la forme (cause formelle) représente ce que le programme génétique est censé être à un 

organisme vivant dans la biologie moléculaire.  

Si alors le rapprochement entre la théorie du programme génétique et le concept 

aristotélicien de la forme peut se justifier, peut-on, cependant, soutenir que les initiateurs et/ou 

premiers utilisateurs de la notion de programme génétique en biologie moléculaire ont 

revendiqué une telle référence aristotélicienne ?  

 

2. La finalité comme fondement de la notion de programme génétique 

Il semble que l’idée de programme, telle que mise en perspective chez les premiers 

biologistes moléculaires, se rapporte davantage à la finalité qu’à la forme. En considérant les 

analyses des biologistes tels que Jacques Monod, François Jacob et Ernst Mayr à propos de la 

notion de programme génétique, on remarque que la référence est explicitement faite à la 

finalité. Faut-il le rappeler, la notion de programme a été conçue pour représenter le mécanisme 

d’expression des déterminations génétiques dans le développement apparemment orienté de 

l’embryon. Il était question de représenter le processus de formation des organismes 

biologiques (ontogenèse), en sauvegardant l’idée d’un déterminisme fondé sur la finalité sans 

pour autant verser dans la métaphysique ou le vitalisme. 

Le nom que prend l’étude de la finalité chez Aristote est la téléologie. Mais ce terme 

traduit également la conception selon laquelle les phénomènes naturels obéissent à des causes 

finales. Chez Aristote (1885, Liv. I, Chap. V, 145b, §6), la chose est sans équivoque :  

Il n'y a jamais de hasard dans les œuvres [que la nature] nous présente. Toujours ces 

œuvres ont en vue une certaine fin ; et il n'y a rien au monde où le caractère de cause finale éclate 

plus éminemment qu'en elles. Or la fin en vue de laquelle une chose subsiste ou se produit, est 

précisément ce qui constitue pour cette chose sa beauté et sa perfection. 

 

Cependant, il faut le dire, « à partir de Galilée et de Descartes et de la découverte du 

principe d’inertie, ce que l’on a appelé la connaissance scientifique excluait par définition toute 

espèce d’interprétation téléologique » (J. Monod, 2002, p. 113). C’est alors que se comprend 

ce que J. Monod (2002) appelle le « paradoxe de la biologie », étant donné que cette science a 

un objet qui semble traduire, à l’évidence, de la finalité. Le problème est celui-ci :  

comment interprétons-nous l’existence de ces êtres que le biologiste étudie, et qui, de 

toute évidence, sont des êtres programmés, et qui deviennent sans aucun sens pour moi, et même 

heuristiquement inanalysables si nous n’admettons pas que les yeux sont faits pour voir et que les 

pattes sont faites pour marcher, par exemple (J. Monod, 2002, p. 113-114). 

https://centrecaris.net/Revue-MIRI


 

   

https://centrecaris.net/Revue-MIRI  220 

 

On le voit, la nature de l’objet de la biologie se présente comme ce qui contraint les 

spécialistes de cette science à postuler la finalité comme fondement de leur discipline. La 

situation se présente comme si, proscrire la finalité du monde vivant, reviendrait à mettre en 

péril la possibilité même d’approcher rationnellement les phénomènes vitaux.  

Seulement, au lieu du terme « téléologie » comme chez Aristote, les biologistes choisirent 

de parler de « téléonomie », notion qui se veut, non plus métaphysique, mais scientifique, et 

traduit, selon les termes d’E. Mayr (1961, 31), « une finalité purement mécaniste » (a purely 

mechanistic purposiveness). Il n’est pas besoin, dit Pierre-Henri Gouyon, « de rejeter la finalité 

en soi, mais seulement de mettre au rebut celle qui a besoin d’une transcendance consciente 

pour se trouver un sens » (M. Benasayag & P.-H. Gouyon, 2012, p. 90). En effet, pour P.-H. 

Gouyon, « il est clair […] que les organes et les organismes sont des objets finalisés » ; mais 

ils ne le sont pas dans le sens grec du mot téléologie. Ainsi, selon le biologiste français, « La 

téléonomie serait à la téléologie ce que l’astronomie est à l’astrologie : l’étude scientifique de 

la finalisation des organes » (M. Benasayag & P.-H. Gouyon, 2012, p. 92). Par cette nouvelle 

connotation de la finalité, les biologistes entendent faire face au paradoxe de la biologie sans 

plus avoir à affronter le problème de la téléologie. C’est alors que la notion de programme s’est 

révélée, à leurs yeux, comme un substitut adéquat et efficace pour traduire la finalité inhérente 

aux phénomènes de la vie, sans qu’aucun recours ne soit fait à des présupposés métaphysiques 

ou vitalistes. J. Monod (2002, p. 115) explique dans son « autocritique » que l’objet de son 

livre, Le hasard et la nécessité, est de monter que 

la théorie moléculaire du code génétique, constitue une interprétation physique de 

l’origine des propriétés téléonomiques des êtres vivants et nous permet de comprendre ce 

phénomène qui paraît quasi impossible a priori : que d’un univers strictement objectif, c’est-à-

dire dénué de projet, puissent sortir des êtres qui ont un projet, nous [les hommes] par exemple 

(sic ; c’est nous qui soulignons).  

 

Ce paradoxe, qui se caractérise par un écartèlement de la science biologique entre 

mécanisme et finalisme, a trouvé, selon F. Jacob (1970, p. 10), sa solution avec l’application 

du concept de programme à l’hérédité. Car le concept de programme permet de conserver l’idée 

d’un développement orienté de l’organisme vivant, et des processus vitaux en général, tout en 

composant avec la logique mécaniste des sciences modernes. En effet, comme l’écrit F. Jacob 

(1970, p. 17), « Longtemps, le biologiste s’est trouvé devant la téléologie comme auprès d’une 

femme dont il ne peut se passer, mais en compagnie de qui il ne veut pas être vu en public. Mais 

à cette liaison cachée, le concept de programme donne maintenant un statut légal. » Ces propos 

de F. Jacob, en apparence caricaturaux, sont profondément significatifs. Ils invoquent, non 

https://centrecaris.net/Revue-MIRI


 

   

https://centrecaris.net/Revue-MIRI  221 

 

seulement un intérêt réel, mais aussi un rapport quasiment affectif du biologiste à la finalité, 

qui semble être la caractéristique fondamentale de son objet d’étude. Que l’auteur compare 

expressément ce rapport à celui d’un homme à une « femme », et non à une réalité quelconque, 

cela suggère que la finalité représente un véritable élément de motivation pour le biologiste. La 

situation ressemble à celle où le biologiste ne se sentirait tel (biologiste/scientifique) qu’en 

conjuguant avec la finalité, exactement comme l’homme ne se sentirait amant qu’en compagnie 

de sa bien-aimée. Il apparaît que « Nier la finalité organique, c'est le plus audacieux des 

paradoxes. […]. C'est rejeter l'idée même de fonction, qui est l'unique objet de [la] science 

[biologique] », (E. Goblot, 1922, p. 107). 

Du point de vue d’E. Mayr (1961), si la biologie évolutionniste ne peut valablement 

postuler l’existence d’une finalité ou d’un « plan » qui oriente l’évolution des êtres vivants, cela 

n’est pas le cas pour la biologie moléculaire ou celle de développement. Contrairement aux 

espèces dont les caractères sont l’œuvre de la sélection naturelle, l’individu se détermine, sur 

tous les plans, par son programme génétique. Cette position qui apparaît à l’auteur comme une 

« réponse ferme et sans ambiguïté » (a firm and unambiguous answer), repose sur la conviction 

que « L’existence de programmes complexes d’information dans l’ADN du plasma germinatif 

permet une finalité téléologique » (E. Mayr, 1961, p. 35 ; nous traduisons). E. Mayr, en utilisant 

« le langage de l’ordinateur », en déduit qu’« un individu qui […] a été « programmé » peut 

agir à dessein, c’est-à-dire dans le sens d’une finalité. Ainsi,  

Un oiseau qui commence sa migration, un insecte qui sélectionne sa plante hôte, un 

animal qui évite un prédateur, un mâle qui se présente à une femelle – ils agissent tous à dessein 

parce qu'ils ont été programmés pour le faire. Quand je parle d’un « individu » programmé, 

précise Mayr, je le fais au sens large. Un ordinateur programmé est lui-même un individu en ce 

sens, mais il en va de même, lors de la reproduction […]. Le programme d'ADN complètement 

individualiste et pourtant spécifique à l'espèce de chaque zygote (ovule fécondé), qui contrôle le 

développement des systèmes nerveux central et périphérique, des organes de sens, des hormones, 

de la physiologie et de la morphologie, est le programme pour le comportement informatique de 

cet individu (E. Mayr, 1961, p 30).  

 

L’auteur peut alors conclure que  

L'action intentionnelle d'un individu, dans la mesure où elle est basée sur les propriétés 

de son code génétique, n'est donc ni plus ni moins intentionnelle que les actions d'un ordinateur 

qui a été programmé pour répondre de manière appropriée à diverses entrées. C'est, si je puis dire, 

une finalité purement mécaniste (E. Mayr, 1961, p. 31). 

 

Le sens de cette assimilation du matériel génétique à un programme d’ordinateur, déjà 

relevée chez F. Jacob, est que toutes les caractéristiques de l’individu biologique sont 

déterminées par des « instructions », propres à l’espèce mais aussi singulières à l’individu en 

https://centrecaris.net/Revue-MIRI


 

   

https://centrecaris.net/Revue-MIRI  222 

 

question. De la même manière qu’un ordinateur est orienté par le biais d’un logiciel pour se 

conduire dans une logique singulière afin d’exécuter une tâche appropriée, l’organisme, 

également, serait déterminé par son génome pour être ce qu’il est. La seule différence ici, est 

que l’ordinateur a besoin d’un programmeur conscient qui définit intentionnellement le 

comportement de la machine face à certaines données, alors que le programme génétique, bien 

qu’il définisse l’avenir de l’organisme, n’émane pas d’une conscience ; sa nature est purement 

physique et chimique, et son fonctionnement purement mécanique. Chez l’ordinateur, une fois 

le travail du programmeur terminé, la finalité prescrite fonctionne toute seule dans les limites 

qui sont les siennes, sans l’influence d’une autre intention dans le mécanisme d’exécution de la 

tâche. C’est là ce qu’E. Mayr désigne par « une finalité purement mécaniste », précisément pour 

la distinguer de la finalité à laquelle préside une intention. Comme l’expliquent P. Foulquié et 

R. Saint-Jean dans leur Dictionnaire de la langue philosophique,  

La finalité intentionnelle est celle de l'activité consciente de l'homme et suppose la 

connaissance de la fin à atteindre. La finalité naturelle, celle des organismes vivants, n'implique 

pas cette connaissance de la fin ; celle aussi des machines de fabrication humaine, comme la 

montre ou la machine à coudre, qui réalisent, sans la connaître, la fin pour laquelle elles ont été 

construites. 

En effet, ce qui intéresse, dans la comparaison faite par le biologiste américain entre 

l’ordinateur et l’organisme vivant, c’est le point commun, intellectuellement saisissable, selon 

lequel, l’idée de programme suppose la définition d’une finalité. Sur le plan linguistique par 

exemple, la notion de programme suggère l’idée d’une planification ou d’un ensemble de 

prévisions – d’activités à mener, de tâches à exécuter, de points à aborder dans une période de 

temps déterminée. Et il est à constater que tout programme se conçoit et se déploie en fonction 

d’un but précis.  

Il ressort de ce développement que les biologistes, notamment ceux qui ont en premier 

utilisé la métaphore de programme pour rendre intelligible le développement des organismes 

individuels, ont explicitement fait, à travers cette métaphore, une profession de la finalité en 

biologie. Ceci nous permet de dire qu’au regard de la philosophie d’Aristote, l’idée de 

programme génétique, qui prescrit la fin mais aussi définit la forme, réalise deux fonctions 

causales. On peut donc supposer que ce n’est pas seulement à la cause formelle que le concept 

de programme génétique fait signe, mais aussi à la cause finale. Explorer le rapport qu’Aristote 

établit entre ces deux causes peut aider à préciser davantage une telle lecture.  

La doctrine aristotélicienne des causes nous renseigne sur quatre différentes causes 

(matérielle, efficiente, formelle et finale) par lesquelles l’existence des êtres et leur nature se 

justifient. Ce qui nous intéresse ici, c’est d’explorer chez Aristote le rapport entre les causes 

https://centrecaris.net/Revue-MIRI


 

   

https://centrecaris.net/Revue-MIRI  223 

 

finale et formelle pour voir laquelle des deux peut (ou a pu) servir rigoureusement de fondement 

à l’idée de programme génétique.  

En analysant le livre II de la Physique, Michel Bastit (2002, Chap. 3) fait état d’une double 

hiérarchie des causes chez Aristote. D’une part, la cause formelle jouit d’une prééminence par 

rapport aux autres causes, car elle peut exercer les fonctions qui leur sont réservées.  D’autre 

part, la cause finale est présentée comme « la cause des causes », car elle constitue le bien vers 

lequel la nature est orientée. C’est en effet là une lecture conforme au développement 

d’Aristote. Cependant, elle pourrait entretenir une certaine équivocité, car chacun de ces deux 

types de cause se voit prédominant, et est en même temps sensé contenir l’autre. Comment les 

deux différentes causes pourraient-elles jouir du même statut de cause-leader, pour ainsi dire, 

et pourtant se présenter comme dominante l’une par rapport à l’autre, selon les sens de 

l’interprétation, dans le même système philosophique ? C’est qu’en réalité, comme le dit J. 

Follon (1988, p. 331), chez les êtres vivants, du point de vue de leur génération ou de leur 

devenir, « la forme est encore cause finale ». Commentant les vues d’Aristote à ce propos, 

l’auteur écrit : 

D'une part, en effet, tout devenir d'un être vivant a lieu en vue d'une fin, qui est 

précisément la forme de cet être : par exemple, la cause finale du développement d'une semence 

humaine est l'acquisition d'une certaine forme, en l'occurrence l'âme humaine, tout comme la 

cause finale du développement de l'enfant est l'homme complètement formé, c'est-à-dire en pleine 

possession de sa forme. Aussi peut-on dire que la forme de l'homme est cause de celui-ci à la fois 

comme cause formelle et comme cause finale, mais d'un point de vue différent : comme cause 

formelle, elle est cause de l'homme du point de vue de la substance, tandis que comme cause 

finale, elle est sa cause du point de vue de la génération ou du devenir (J. Follon, 1988, p. 331-

332). 

 

Ce qu’il faut noter ici, c’est une assimilation entre cause formelle et cause finale qu’on 

retrouve chez Aristote (2008, H, 4, 1044b 1). Défendant l’existence de la finalité dans la nature, 

notamment à propos des êtres vivants, animaux et plantes, Aristote (2002, II, 8, 199a 32-33) 

écrit : « puisque la nature est double, matière d’un côté, figure de l’autre, que celle-ci [la figure] 

est fin, et que tout le reste est en vue de la fin, la nature comme forme sera la cause en vue de 

quoi ». Deux idées essentielles sont à relever de cette affirmation de l’auteur : l’une est que tous 

les processus vitaux obéissent à une finalité, et l’autre, que forme (figure) et finalité (ce en vue 

de quoi) se ramènent à la même chose. Cette assimilation entre les deux causes pourrait 

expliquer le fait qu’E. Mayr se soit référé plus tard à la notion forme (eidos) comme l’équivalent 

antique de celle de programme génétique. En effet, l’auteur suggérait que si on changeait toutes 

les occurrences du terme « eidos », c’est-à-dire la forme, dans le corpus d’Aristote avec la 

notion moderne de « programme génétique », alors Aristote serait pleinement en accord avec 

https://centrecaris.net/Revue-MIRI


 

   

https://centrecaris.net/Revue-MIRI  224 

 

la génétique moderne (T. Vinci & J. S. Robért, 2005, p. 201). De ce point de vue, il n’y aurait 

pas contradiction si, en cherchant un correspondant antique de la notion de programme 

génétique, l’on se réfère à la forme ou à la finalité.  

Ainsi, que cause formelle et cause finale soient « identiques » chez Aristote, cela est 

connu et établi. Mais c’est sans compter que chez le Stagirite, les deux causes n’ont pas 

absolument la même valeur et ne jouent pas non plus le même rôle. La cause finale garde, 

malgré tout, une certaine prééminence logique et épistémologique sur la cause formelle.  

Sur le plan logique, la prééminence de la fin sur la forme se justifie par l’idée que toute 

définition (c’est-à-dire toute acquisition de forme ou de figure) des êtres (de la nature ou de 

l’art) est soumise à une fin propre. Pour mieux comprendre cette position, contextualisons l’idée 

de finalité, en la cristallisant sur les organismes vivants. En effet, la finalité chez Aristote est 

souvent interprétée comme une téléologie cosmique au sens où l’entend Ch. Werner (1931). En 

effet, selon Ch. Werner (1931), la finalité théorisée par  Aristote, découle d'un principe 

supérieur à la nature et est au-delà d’elle, même s’il se manifeste dans le monde en orientant les 

êtres vers leur fin. Werner (1931, p. 6) n’a pas manqué d’indiquer que 

La philosophie d'Aristote est fondée, non plus sur les mathématiques, comme celles de 

Pythagore et de Platon, mais sur la biologie : c'est en observant les êtres vivants qu'il a conçu 

l'Idée comme la forme active, qui donne au corps son organisation, et qui pousse les êtres vers la 

perfection à laquelle ils sont destinés.  

 

Seulement, l’auteur n’a pas tiré la conséquence de cette approche aristotélicienne axée 

sur les êtres vivants, laquelle lit désormais la finalité à l’intérieur des espèces. C’est cette lecture 

que propose P.-M. Morel (2016) du concept aristotélicien de la finalité, s’agissant des 

organismes vivants.  D’après Morel (2016), lorsqu’Aristote étudie la finalité en considérant les 

êtres vivants, il ne la conçoit plus comme un « ordre cosmique », mais plutôt comme un ordre 

qui fait réaliser le meilleur dans chaque être en fonction d’un ensemble de possibilités ou de 

propriétés appartenant au genre et à l’espèce. Ainsi, se comprend, chez lui, l’idée d’une finalité 

« naturelle », « relative » ou « locale ». Elle est relative, parce qu’elle opère à l’intérieur des 

espèces vivantes et est responsable de l’accomplissement ou la perfection de chaque individu 

biologique selon l’espèce à laquelle il appartient. Aristote lui-même écrit dans La locomotion 

des animaux :     

Pour commencer l’examen, procédons comme nous avons souvent l’habitude de le faire 

dans notre travail de naturaliste, en considérant la manière dont les choses se passent dans toutes 

les opérations de la nature. L’une de ces caractéristiques est que la nature ne fait rien en vain mais, 

en chaque espèce animale, en réalisant toujours le meilleur selon ce que permet son essence. C’est 

pourquoi si telle réalisation est préférable, elle est aussi et par là même conforme à la nature 

(Aristote, 2013, 2, 704b12-18). 

https://centrecaris.net/Revue-MIRI


 

   

https://centrecaris.net/Revue-MIRI  225 

 

On peut comprendre que la finalité, qui se traduit par la formule « la nature ne fait rien en 

vain », opère relativement, à l’intérieur des espèces. Dès lors, un individu biologique n’est 

reconnu comme tel, c’est-à-dire comme appartenant à une espèce définie, que dans la mesure 

où cet individu réalise la fin qui est la sienne, et qui lui est prescrite par les dispositions de son 

espèce. C’est ici que se comprend pleinement la prééminence logique de la fin sur la forme. Au 

processus biologique qui confère la forme (ou la figure) à la matière pour donner un corps 

vivant spécifique, préside une finalité qui trace, à l’avance, les voies du développement 

organique. L’idée ici est que la cause formelle est tributaire de la cause finale. En effet, pour 

Aristote (2002, II, 1, 193b 18-19), « […] ce qui croît naturellement en venant de quelque chose, 

va ou croît vers quelque chose. Qu’est-ce dont la chose qui croît ? non pas ce d’où elle vient, 

mais vers ce vers quoi elle va » (C’est nous qui soulignons). Cette position constitue une 

affirmation franche de la prédominance de la fin sur la forme s’agissant de définition de 

l’organisme vivant. L’identité de l’être qui se développe vient a priori de la cause finale 

incarnée par l’espèce qui guide la réalisation de la forme issue du géniteur. Par exemple, la 

naissance d’un fils (humain) à partir de la semence d’un père, est prioritairement la réalisation 

d’une finalité, qui est l’identité humaine, en même temps qu’il s’agit d’une information, c’est-

à-dire une réception de « forme », à partir de la forme potentiellement contenue dans la semence 

du père. C’est la fin qui fixe les modalités du devenir de l’être qui se définit sous l’action de la 

cause formelle. On voit une concomitance entre l’accomplissement de la fin et celui de la forme, 

et qui ne laisse pas clairement percevoir la prééminence de la première sur la seconde. 

Puisqu’elle n’est que logique, cette prééminence ne saute pas aux yeux. Il faut ajouter que cet 

ordre logique est également unidirectionnel : il va de la fin à la forme, c’est-à-dire que la cause 

formelle n’a aucune influence sur la finalité, alors que celle-ci soumet celle-là à sa guidance. À 

partir de ce développement, il serait peut-être plus adroit de parler d’une coïncidence entre la 

cause finale et la cause formelle dans la construction de l’identité biologique, plutôt que d’une 

égalité entre elles.   

En outre, la cause finale semble jouir également d’une certaine ascendance 

épistémologique par rapport aux autres causes. Dans le premier livre de la Métaphysique, 

Aristote (2, 982a 35-982b 7) écrit :  

En effet, celui qui choisit la science pour elle-même choisira, de préférence à tout, la 

science la plus haute : telle est la science de ce qui est au plus haut point objet de science. Or sont 

au plus haut point objets de science, les objets premiers, c’est-à-dire les causes, car, par eux et à 

partir d’eux, on acquiert aussi la connaissance des autres causes, mais non la connaissance de ces 

objets et de ces causes par celle des substrats. La science la plus propre à commander, et plus 

propre à commander que celle qui est à son service, est celle qui acquiert la connaissance de la 

https://centrecaris.net/Revue-MIRI


 

   

https://centrecaris.net/Revue-MIRI  226 

 

fin en vue de laquelle chaque chose doit être faite, c’est-à-dire le bien de chaque chose et 

globalement le meilleur dans la nature entière (C’est nous qui soulignons). 

L’hypothèse d’une supériorité épistémologique de la science de la finalité des choses 

sur la recherche à propos des autres causes s’explique par le fait que si, selon Aristote, connaître 

scientifiquement, c’est connaître les causes des phénomènes, toutes les causes n’ont pas la 

même dignité. Et ici, la cause finale prend le dessus.  

Sur la base de cette double ascendance – logique et épistémologique – de la cause finale 

sur la cause formelle, nous retenons que dans la philosophie d’Aristote, la forme est tributaire 

de la finalité, c’est-à-dire que la réalisation de la forme organique reste soumise à l’ordonnance 

de la finalité naturelle interne à l’espèce. De ce point de vue, l’élément causal à partir duquel 

se définit l’organisme vivant est prioritairement la fin. Celle-ci se comprend comme la raison 

d’être de chaque organisme vivant, et de ses constituants, mais aussi comme ce qui fixe les 

limites de ses modes d’être et d’action. Ceci induit que le rôle attribué par les biologistes 

modernes au concept de programme génétique est davantage d’inspiration finaliste. Et c’est 

précisément cette inspiration qui est à la base du réductionnisme regrettable de la biologie 

moléculaire. La fixation de la fin empêche n’importe quelle forme organique de se réaliser, tout 

comme la prescription de programme génétique limite l’extension des différentes fonctions et 

structures aux strictes possibilités conférées au programme. Postuler une fin naturelle, comme 

croire en un programme – génétique ou de développement –, contraint l’esprit à restreindre ses 

cadres dans l’approche de la réalité.    

 

Conclusion 

Dans son application à rendre compte de l’identité biologique des organismes individuels, 

la théorie moderne du programme génétique révèle beaucoup d’affinités avec l’idée 

aristotélicienne de la forme (cause formelle). Cette réalité, couplée à celle de la coïncidence des 

causes finale et formelle chez Aristote, ne permet pas d’apprécier la place privilégiée 

qu’accorde Aristote à la finalité dans la construction des organismes vivants. Il ressort de 

l’analyse que c’est prioritairement à la finalité que la notion de programme génétique fait signe, 

car d’une part, les biologistes la revendiquent clairement et, d’autre part, la cause finale garde 

une prééminence logique et épistémologique sur la cause formelle. Un tel résultat permet de 

comprendre que le réductionnisme génétique, que traduit l’idée de programme en biologie de 

développement, a pour origine véritable l’inscription de la biologie moléculaire dans une vision 

finaliste des processus vitaux. Cet état de choses montre à suffisance la nécessité d’une 

psychanalyse de la connaissance, nourrie de ressources à la fois historiques et philosophiques.  

https://centrecaris.net/Revue-MIRI


 

   

https://centrecaris.net/Revue-MIRI  227 

 

Références bibliographiques 

ARISTOTE, 1885,  Parties des animaux, Tome 2, Trad. B. Saint-Hilaire, Paris, 

Hachette & Cie.  

ARISTOTE, 2002 (2e édition revue), Physique, Trad. P. Pellegrin, Paris, Flammarion.  

ARISTOTE, 2004, Catégories & De l’interprétation, Trad. J. Tricot, Paris, Librairie 

philosophique J. VRIN.  

ARISTOTE, 2008, Métaphysique, Trad. M.-P. Duminil et A. Jaulin, Paris, Flammarion.  

ARISTOTE, 2013, Le mouvement des animaux/La Locomotion des animaux, Trad. P.-

M. Morel, Paris, Flammarion. 

ATLAN Henri, 1999, La fin du « tout génétique » ? Vers de nouveaux paradigmes en 

biologie, Paris, INRA. 

 ATLAN Henri, 2006, L’organisation biologique et la théorie de l’information, Paris, 

Édition du Seuil.  

ATLAN Henri, 2011, Le vivant post-génomique : ou qu’est-ce que l’auto-

organisation ?, 

Paris, Odile Jacob. 

BASTIT Michel, 2002, Les quatre causes de l'être selon la philosophie première 

d'Aristote, Louvain-la-Neuve, Peeters. 
BENASAYAG Miguel & GOUYON Pierre-Henri, 2012, Fabriquer le vivant, Paris, La 

Découverte.  

BERCHE Patrick, 2016 (Novembre), « Histoire de la biologie moléculaire », Feuillets 

de Biologie, n°333, p. 41-51. 

FOLLON Jacques, 1988, « Réflexions sur la théorie aristotélicienne des quatre causes », 

Revue Philosophique de Louvain, Quatrième série, tome 86, n°71, p. 317-353. 

https://www.persee.fr/doc/phlou_0035-3841_1988_num_86_71_6508 

GOBLOT Edmond, 1922, Le système des sciences. Le Vrai, l’Intelligible et le Réel, 

Paris, Hachette. 

GUYADER Hervé, (Octobre) 2001, « Qu'est-ce qu'un gène ? Une petite histoire du 

concept », Courrier de l'environnement de l'INRA, n°44, p. 53-63. 

JACOB François, 1970, La logique du vivant, Paris, Gallimard.  

JACOB François, 1981, Le jeu des possibles, Paris, Fayard.  

KELLER Evelyn Fox, 1999, Le rôle des métaphores dans le progrès de la biologie, 

Trad. G. Charpy et M. Saint-Upery, Le Plessis-Robinson, Institut Synthélabo pour le progrès 

de la connaissance.  

KELLER Evelyn Fox, 2003, Le siècle du gène, Trad. S. Schmitt, Paris, Gallimard.  

https://centrecaris.net/Revue-MIRI
https://www.persee.fr/doc/phlou_0035-3841_1988_num_86_71_6508


 

   

https://centrecaris.net/Revue-MIRI  228 

 

KUPIEC Jean-Jacques, 1999, « L'influence de la philosophie d'Aristote sur l'élaboration 

de la théorie de l'évolution et sur la génétique », Revue européenne des sciences sociales, T. 37, 

No. 115, Animalité et Humanité Autour d'Adolf Portmann : XVe colloque annuel du Groupe 

d'Étude "Pratiques Sociales et Théories", p. 89-116. 

KUPIEC Jean-Jacques, 2008, L’origine des individus, Paris, Fayard. 

KUPIEC Jean-Jacques et SONIGO Pierre, 2000, Ni Dieu ni gène. Pour une autre 

théorie de l’hérédité, Paris, Édition du Seuil.  

MAURON Alex, 2002, « Genomic Metaphysics », J. Mol. Biol. P. 319, 957–962. 

doi:10.1016/S0022-2836(02)00348-0 

MONOD Jacques, 1970, Le hasard et la nécessité. Essai sur la philosophie naturelle de 

la biologie moderne, Paris, Édition du Seuil. 

MONOD Jacques, 2010, « Jacques Monod : Autocritique », Bulletin d’histoire et 

d’épistémologie des sciences de la vie, 17, (2), p. 111-124. 

MORANGE Michel, 1994, Histoire de la biologie moléculaire, Paris, La Découverte. 

MOREL Pierre-Marie, 2016, « La nature ne fait rien en vain », Philosophie antique, n°, 

p. 9-30. 

PICHOT André, 2002, « Sur la notion de programme génétique », Philosophia Scientiœ, 

6, n°1, p. 163-172. 

SCHRÖDINGER Erwin, 1986, Qu’est-ce que la vie ? De la physique à la biologie, 

Trad. L. Keffler, Paris, Christian Bourgois Éditeur.  

VINCI Tom & ROBERT Jason Scott, (April) 2005, « Aristotle and Modern Genetics », 

Journal of the History of Ideas, Vol. 66, n° 2, p. 201-221. 

WATSON James Deway & CRICK Francis Harry Compton, (30 Mai) 1953, « Genetical 

Implications of the Structure of Deoxyribonucleic Acid », Nature, Vol., 171, n°4361, p. 964-

967. 

WERNER Charles, 1931, « La finalité d’après Aristote », Revue de Théologie et de 

Philosophie, 19, p. 5-16. http://doi.org/10.5169/seals-380191 

 

https://centrecaris.net/Revue-MIRI
http://doi.org/10.5169/seals-380191

