Indexation

§ ESJI %

www.ESJIndex g

REVUE SEMESTRIELLE / N° 009 / DECEMBRE 2025
ISSN : 1987-1538
E-mail : revuemiri09@gmail.com
Tel. +237 6 99 56 34 79 / +223 75 35 97 82
Bamako - Mali




PRESENTATION

La Revue Internationale de Philosophie (Miri) est une collection périodique
spécialisée du Centre Africain de Recherche et d’Innovations Scientifiques
(CARIS) et de ses partenaires dans le but de renforcer et d’innover la recherche
en histoire de la philosophie, philosophie de la logique, philosophie du langage,
métaphysique, €pistémologie, philosophie des sciences, philosophie morale et
politique, esthétique, philosophie du droit, histoire des idées, philosophie de
I’environnement, théologie et en ontologie.

Les objectifs généraux de la revue portent sur la valorisation de la recherche philosophique a
travers le partage des résultats d’avancées scientifiques, I’innovation thématique, et la culture

de I’esprit critique.

Son objectif specifique est de redynamiser la production des thématiques
pertinentes sur les réalités sociales africaines, les théories de la connaissance, la
philosophie du développement, la philosophie des médias, la crise de 1’identité de
I’ Afrique moderne, la philosophie de I’information et la pensée philosophique

africaine.



EQUIPE EDITORIALE

DIRECTEUR DE PUBLICATION
Pr Belko OUOLOGUEM (Mali)

DIRECTEUR ADJOINT
Pr Sékou YALCOUYE (Mali)

COMITE SCIENTIFIQUE ET DE LECTURE

Pr Mahamadé SAVADOGO (Professeur des universités, Ouagadougou Joseph Ki
Zerbo, Burkina-Faso)

Pr Yodé Simplice DION (Professeur des Universités Félix Houphouét-Boiny de Cocody-
Abidjan),

Pr Jean Maurice MONNOYER (Professeur des universités Aix-Marseille I, France)

Pr Mounkaila Abdo Laouli SERKI (Professeur des Universités Abdou Moumouni de
Niamey)

Pr Samba DIAKITE (Professeur des Universités Alassane Ouattara de Bouaké)

Pr Isabelle BUTERLIN (Professeur des universités Aix-Marseille I, France)

Pr Yao Edmond KOUASSI (Professeur des Universités Alassane Ouattara de
Bouaké¢)

Pr Akissi GBOCHO (Professeur des universités Félix Houphouét-Boigny, Cote
d’Ivoire)

Pr Gbotta TAYORO (Professeur des Universités Félix Houphouét-Boiny de Cocody-
Abidjan)

Pr Blé Marcel Silvéere KOUAHO (Professeur des Universités Alassane Ouattara de
Bouaké¢)

Pr Abdoulaye Mamadou TOURE (Professeur des universités UGLC SONFONIA,
Conakry, Guinée)



Pr Jacques NANEMA (Professeur des universités Ouagadougou Joseph Ki Zerbo,
Burkina-Faso)

Pr Nacouma Augustin BOMBA (Maitre de conférences, Universit¢é Yambo
Ouologuem de Bamako, Mali)

Dr Ibrahim CAMARA (Maitre de conférences, ENSup, Mali)

Dr Souleymane KEITA (Maitre de Conférences, Université Yambo Ouologuem de

Bamako, Mali)

COMITE EDITORIAL

Pr Sigame Boubacar MAIGA (Philosophie, Ecole Normale Supérieure de Bamako,
Mali)

Dr Siaka KONE (Philosophie,Université Yambo Ouologuem de Bamako, Mali)

Dr Ibrahim Amara DIALLO (Philosophie, Universit¢ Yambo Ouologuem de
Bamako, Mali)

Dr Oumar KONE (Philosophie, Université Yambo Ouologuem de Bamako, Mali)
Dr Amadou BAMBA (Economie, Université des Sciences Sociales et de Gestion de
Bamako, Mali)

Dr Eliane KY (Philosophie, Universit¢ Yambo Ouologuem de Bamako, Mali)

Dr Samba SIDIBE (Philosophie, Ecole Normale Supérieure de Bamako, Mali)

M. Souleymane COULIBALY (Philosophie, Universit¢ Yambo Ouologuem de
Bamako, Mali)

REDACTEUR EN CHEF
Dr Mahmoud ABDOU (Philosophie, Ecole Normale Supérieure de Bamako, Mali)

COORDINATRICE
Dr Palai-Baipame Gertrude (Histoire, Université¢ de Douala, Cameroun)

COORDINATEUR ADJOINT
M. Fousseyni BAGAYOKO (Informaticien, responsable technique de la Revue)



POLITIQUE EDITORIALE

La revue internationale de Philosophie (MIRI) est une revue qui parait deux (2) fois

I'année et publie des textes qui contribuent au progres de la connaissance dans tous les

domaines de la philosophie et des sciences humaines. Revue MIRI publie des articles

de qualité, originaux, de haute portée scientifique et des études critiques.

« Pour qu’un article soit recevable comme publication scientifique, il faut qu’il soit

un article de fond, original et comportant : une problématique, une méthodologie, un

développement cohérent, des références bibliographiques. » (Conseil Africain et

Malgache pour 1'Enseignement Supérieur CAMES)

v

v

<\

La bibliographie doit étre présentée dans I’ordre alphabétique des noms des
auteurs.

Classer les ouvrages d’'un méme auteur par année de parution et selon leur
importance si des ouvrages de l'auteur sont parus la méme année.

Tous les manuscrits soumis a la revue MIRI sont évalués par au moins trois
chercheurs, experts dans leurs domaines respectifs.

Suite a I’acceptation de son texte, I’auteur-e s’acquitte des frais d’instruction et
de publication avant poursuite du reste de la procédure.

Un texte ne sera pas publi€ si, malgré les qualités de fond, il implique un manque
de rigueur sémantique et syntaxique.

Chaque auteur recoit son Tiré a part des la publication du numeéro.

Les droits de traduction, de publication, de diffusion et de reproduction des textes
publiés sont exclusivement réservés a la revue MIRI.

Apres le processus d'examen, 1'éditeur académique prend une décision finale et
peut demander une nouvelle évaluation des articles s'il a des présomptions sur la

qualité de l'article.



SOMMAIRE

1. KOUYATE Alou, NASSOKO Lassana
Les médias a I’épreuve de la pensée philosophique contemporaine.......................... 1

2. Domeébéimwin Vivien SOMDA
Education et crise €écologique en 1’¢re de I’anthropocene................cocoviiiiiiin... 20

3. Assindah MAGNETINE, Bahan LANDJERGUE
La vie socio-économique a I’épreuve de la crise sécuritaire dans la préfecture de
Kpendjal au Nord-TOg0.....couuiiiiiii e e e 40

4. IDI OUNFANA Nassirou
La philosophie de la paix: entre Etat de droit démocratique et insécurité au

5. KOFFI Lopez Emmanuel Oscar
Morale et religion : prolégomenes a un humanisme laic.......................oooi. 71

6. Okon Bernardin DJOUPO
L’heure africaine : Déconstruire une habitude temporelle en Afrique pour une
temporellité authentique avec Heidegger.............cooiiiiiiiiiiii i 84

7. Gabriel VANNA
Le numérique au-dela d’une révolution historique : introduction a la fabrique
philosophique de la culture perceptive...........ooeviiiiiiii e 100

8. Bah Leger KOUADIO
Karl Marx et Amartya sen: convergences et divergences dans I’analyse du
(6728 0121 13 00 1 P 114

9. Adjoua Marie Jeanne KONAN, Antoine KOUAKOU
Coopération verticale/multilatérale et développement durable des états africains......132

10. Jean Désiré SAWADOGO
Qu’on est si bien sur sa propre natte : Autonomie et développement endogene dans la
pensée de Joseph KI-Zerbo........c.ooiiiiiiii e 149



11. Affoué Valery-Aimée TAKI
Et si la nature avait un visage : réflexion l1évinassienne sur un écologisme humaniste..166

12. Dieudonné Achille Ozi GAGBEI
Un regard sur la participation démocratique du chrétien dans les Etats africains....... 178

13. MASSIKINI MOKEKA Jean-Pierre
Réflexions sur les rapports juridiques entre le pouvoir central et les provinces en
Reépublique Démocratique du Congo........cvvviniiiiiiiii e 192

14. Huédoté Fernand HOUNTON
Des fondements philosophiques de la notion de programme génétique : entre cause
finale et cause formelle.......... ..o 212

15. Docteur Mahmoud ABDOU
Identités culturelles : entre conflits et nécessité d’un mieux vivre-ensemble............ 229

16. Antoine BORUGH-BU-DJORH
La souveraineté des Etats africains a I’épreuve des coups d’Etat militaires : entre
eémancipation et n€ocolonialiSme. ..........oviiiiiiiiiii i, 241



DES FONDEMENTS PHILOSOPHIQUES DE LA NOTION DE
PROGRAMME GENETIQUE : ENTRE CAUSE FINALE ET CAUSE FORMELLE

Huédoté Fernand HOUNTON
Laboratoire d’histoire, philosophie et sociologie des sciences et technologies
(Université¢ de Lomé¢)
fernandhounton@gmail.com

Résumé
L’analyse des difficultés soulevées par la théorie du programme génétique en biologie

moléculaire fait état d’'une connexité de cette théorie avec une source conceptuelle antique qui
est la notion aristotélicienne de la forme. Or, il semble que c’est bien plus, et prioritairement,
de la finalité que 1’idée du programme génétique tire son inspiration. Ce postulat repose sur
deux arguments : le premier, d’ordre historique, tient compte de la profession de la finalité par
les biologistes initiateurs et premiers utilisateurs de la notion de programme génétique ; le
second, de nature philosophique, reléve I’ascendance logique et épistémologique, chez Aristote,
de la cause finale sur la cause formelle.

Mots-clés : Biologie moléculaire, cause formelle, finalité, information génétique,
programme génétique.

Abstract

The analysis of the difficulties raised by the theory of the genetic program in molecular
biology shows a connection of this theory with an ancient conceptual source which is the
Aristotelian notion of form. However, it seems that it is much more, and primarily, from finality
that the idea of the genetic program draws its inspiration. This hypothesis is based on two
arguments: the first, of a historical nature, takes into account the profession of finality by
biologists, who are the initiators and first users of the notion of genetic program, the second, of
a philosophical nature, raises the logical and epistemological ascent of the final cause on the
formal cause in Aristotle.

Keywords: Molecular biology, formal cause, finality, genetic information, genetic
program.

https://centrecaris.net/Revue-MIRI 212


https://centrecaris.net/Revue-MIRI

Introduction

La notion de programme génétique, « I'une des plus importantes innovations de la
biologie moléculaire » et considérée comme « un concept explicatif fondamental de la biologie
du développement » (E. F. Keller, 2003, p. 74), connait, depuis I’aube de ce si¢cle, de vives
critiques, surtout a cause du réductionnisme génétique qu’elle traduit. Il est alors normal que la
recherche historique et philosophique se penche sur les fondements de cette théorie pour en
révéler les raisons de la crise. Que la théorie du programme génétique soit une conséquence de
I’intuition schrodingerienne de « code chromosomique », qui voit dans I’ceuf fécondé tout
I’avenir de I’organisme futur, cela est bien connu (A. Pichot, 2002 ; J.-J. Kupiec & P. Sonogo,
2000, Ch. 3). Mais il semble que les racines de cette théorie sont bien plus anciennes : elle
correspondrait a la notion aristotélicienne de la cause formelle. Si certains auteurs ont percu ce
fondement antique (A. Mauron, 2002 ; T. Vinci & J. S. Robert, 2005) sans y trouver un
probléme, le mérite revient a J.-J. Kupiec (1999 ; 2005 ; J.-J. Kupiec et P. Sonigo, 2000) d’avoir
expliqué comment la notion de programme génétique, du fait de cette influence aristotélicienne,
induit une conception essentialiste du vivant qui ne laisse pas apercevoir les caractéres
complexe et aléatoire du fonctionnement biologique. Cependant, pointer I’ame, principe ou
cause formelle des étres vivants, tel que cela apparait dans la philosophie aristotélicienne,
comme |’équivalent antique de la notion de programme en génétique, occulte deux réalités. La
premicre est que les biologistes moléculaires, a travers la métaphore de programme appliquée
au patrimoine génétique, professent explicitement la finalité dans le monde vivant ; la seconde,
c’est la place de la cause finale qui, pourtant, se présente chez Aristote comme « la cause des
causes ». Quel est alors le statut de la finalité (cause finale), étant donné que d’une part, les
biologistes théoriciens du programme génétique, adossent leur théorie au postulat de I’existence
d’une finalité organique, appelée téléonomie, et que, d’autre part, chez Aristote, la cause
formelle soit tributaire de la cause finale ? La présente recherche montre que c’est davantage,
et prioritairement a la cause finale que revient la véritable place de fondement de la notion de
programme génétique. Pour y arriver, il a d’abord été établi les raisons qui pourraient expliquer
I’idée de la forme comme fondement de la théorie du programme génétique, puis ensuite,
montré pourquoi c’est la finalité, et non la forme, qui porte impérieusement I’idée de

programme.

https://centrecaris.net/Revue-MIRI 213


https://centrecaris.net/Revue-MIRI

1. De la forme comme fondement de la théorie du programme génétique

Il existe dans la formulation de problémes et hypothéses de la biologie moléculaire des
références, conscientes ou non, a certains concepts de la philosophie d’ Aristote qui structurent
I’imaginaire et le paysage langagier des biologistes et du public. Par exemple, depuis la fin du
XX¢ siecle, J.-J. Kupiec (1999 ; 2008 ; J.-J. Kupiec et P. Sonigo, 2000) n’a de cesse souligné
I’influence de la philosophie d’Aristote sur 1'élaboration de la théorie de 1'évolution et sur
la génétique. Pour le propos de ce papier, nous nous focalisons sur la biologie moléculaire,
laquelle, a propos de la question de 1’origine de 1’individu biologique, a forgé la notion de
programme génétique. Il est vrai, cependant, que 1’idée de programme est également utilisée
dans I’explication de 1’évolution biologique. E. Mayr (1961, p. 26) faisait remarquer comment
les vocations des biologistes fonctionnels mais aussi des biologistes évolutionnistes se
définissent a partir de la notion de programme.

Le biologiste fonctionnel s’occupe de tous les aspects du décodage de 1’information
programmée contenue dans I’ADN de I’ceuf fécondé. Le biologiste évolutionniste, quant a lui,
s’intéresse a I’histoire de ces programmes d’information et aux lois qui contrdlent les
changements des programmes de génération en génération (E. Mayr, 1961, p. 26 ; nous
traduisons).

Le programme génétique est entendu comme équivalant a un individu biologique (F.
Jacob, 1981, p. 23), lequel s’analyse dans ses processus de développement et d’évolution ; et
pour ce faire, intéresse tous les domaines de la recherche biologique. On peut ainsi comprendre
que la notion de programme génétique soit « longtemps restée la métaphore la plus répandue et
la plus prégnante de la théorie biologique » (H. Atlan, 2011, p. 53).

La génétique moléculaire et la biologie de développement, deux branches de la biologie
moderne, ont, plus étroitement, en partage 1’'usage des métaphores informationnelles qui ont
émergé dans le contexte historique global du développement de I’ordinateur et des sciences de
I’information (H. Atlan, 2006 ; M. Morange, 1994 ; E. F. Keller, 1999, A. Pichot, 2002). Etant
«un avatar de I’histoire de la biologie qui correspond [...] a I’irruption des techniques de la
chimie et de la physique dans le domaine des sciences du vivant » (P. Berche, 2016, p. 41-42), la
biologie moléculaire offre, on le sait, la possibilité d’interpréter la structure et le fonctionnement
des étres vivants a partir des propriétés de leurs constituants moléculaires, de nature physico-
chimique. On peut comprendre, en conséquence, qu’il s’agit, 1a, d’un paradigme mécaniste qui
conforte le positivisme de la pensée scientifique moderne. Comme le précise F. Jacob (1970, p.

17),

https://centrecaris.net/Revue-MIRI 214


https://centrecaris.net/Revue-MIRI

La biologie moderne a 1’ambition d’interpréter les propriétés de 1’organisme par la
structure des molécules qui le constituent. En ce sens, elle correspond a un nouvel age du
mécanisme. Le programme représente un modele emprunté aux calculatrices électroniques. Il
assimile le matériel génétique d’un ceuf a la bande magnétique d’un ordinateur. Il évoque une
série d’opérations a effectuer, la rigidité de leur succession dans le temps, le dessein qui les sous-
tend.

Cette « assimilation » du « matériel génétique d’un ceuf » a « la bande magnétique d’un
ordinateur » repose, elle-méme, sur une conception nouvelle du géne qui le présente, non plus
comme une unité de calcul permettant de réaliser des prédictions sur la descendance de
croisements (perspective mendélienne), ni non plus comme une unité matérielle, accessible a
l'expérimentation, mais spécifiquement comme de « I’information génétique qui détermine le
phénotype particulier corrélé », dont ’ADN est le support (H. Guyader, 2001, p. 58-60). Le
gene, une fois appréhendé en termes d’information, la base est posée pour que le matériel
génétique soit comparé a un « livre d’instructions » (instruction manual) (F. Jacob, 1970, p.
298 ; T. Vinci & J. S. Robert, 2005, p. 219) destiné a présider a 1’organisation biologique. Et
précisément, 1’idée d’instruction est fondamentale dans la saisie du sens de la notion de
programme. Le programme, que constitue la structure nucléique, a la différence du programme
informatique, n’est pas modifiable a volonté ; il « n’est pas accessible a 1’expérience acquise,
et reste invariante a travers les générations » (F. Jacob, 1970, p. 17). Plus encore, il est ce qui,
a la fois, ordonne et coordonne toute la structure et tout le fonctionnement de 1’organisme
vivant, et par conséquent, détermine son identité biologique. Le passage suivant de La logique
du vivant, précise bien la maniere dont le programme génétique est appréhendé¢, pour ainsi dire,
comme le substrat et le principe du vivant.

L’hérédité se décrit aujourd’hui en termes d’information, de message, de code. La
reproduction d’un organisme est devenue celle des molécules qui le constituent. [...] la structure
des macromolécules est déterminée jusque dans le détail par les séquences des quatre radicaux
chimiques contenus dans le patrimoine génétique. Ce qui est transmis de génération en génération,
ce sont les « instructions » spécifiant les structures moléculaires. Ce sont aussi les moyens de
mettre ces plans en exécution et de coordonner les activités du systéme. Chaque ceuf contient
donc, dans les chromosomes recus de ses parents, tout son propre avenir, les étapes de son
developpement, la forme et les propriétés de l’étre qui en émergera. L’ organisme devient ainsi la
réalisation d’un programme prescrit par [’hérédité (F. Jacob, 1970, p. 9-10 ; c¢’est nous qui
soulignons).

Ce qui est ici indiqué, c’est la caractérisation de I’information génétique en termes de
programme (ou d’instruction). Le génome constituerait, comme le pensait E. Schrodinger
(1986, p. 72), « le plan de I’architecture et I’ceuvre d’art de I’entrepreneur ». Ce qui signifie que

le développement, de I’ceuf a I’organisme adulte, n’a besoin que du temps pour se réaliser si les

https://centrecaris.net/Revue-MIRI 215


https://centrecaris.net/Revue-MIRI

conditions requises sont réunies ; aucune autre information ne serait plus nécessaire. De méme,
I’idée d’instruction (ou de programme ou encore de plan) sous-entend celle d’une prédéfinition
de I’avenir de I’étre dont 1’existence n’est encore qu’une potentialité. Ce qui, précisément,
justifie la critique selon laquelle 1’idée de programme génétique serait une résurgence du
préformationnisme (H. Atlan, 1999) et une expression du déterminisme (et/ou réductionnisme)
génétique (J.-J. Kupiec, 1999).

En réalité, il y a dans 1’idée d’information génétique programmée deux niveaux de chose
a comprendre : d’abord la conception de ce que contient le matériel génétique comme de
I’information (ou message) et ensuite, la conception de cette information sous forme de
programme ou d’instruction. Faut-il le préciser, toute information n’est un programme, que ce
soit en information ou dans la communication sociale ordinaire. Ces deux niveaux de réalité
sont historiquement distinguables dans la construction du savoir biologique. Dans son étude
historique « Sur la théorie du programme génétique », A. Pichot (2002) retient que 1’origine de
cette théorie reste « obscure ». Cependant, on peut au moins admettre que ’introduction de la
notion d’information en biologie moléculaire est antérieure a celle de programme dans la méme
discipline. Dans leur célebre article de 1953, dans lequel fut proposée la description de la
structure et des propriétés de I’acide désoxyribonucléique (ADN), J. D. Watson et F. Crick,
(1953) écrivirent : « il [...] est probable que la séquence précise des bases est le code qui porte
I’information génétique » (J. D. Watson et F. Crick, 1953, p. 965, nous traduisons et
soulignons). Or, la notion de programme n’apparait pour la premiere fois dans la littérature de
la biologie moléculaire qu’en 1961 avec la parution des articles respectifs de Frangois Jacob et
Jacques Monod (« Genetic Regulatory Mechanisms in the Synthesis of Proteins »), puis d’Ernst
Mayr (« Cause and Effet in Biology ») (E. F. Keller, 2003, p. 79-80). L’idée de I’information
génétique sous la forme d’un programme suppose donc qu’il y eut entre 1953 et 1961 ce qu’E.
F. Keller (1999, p. 40) appelle « la fusion de la notion d’information avec celle de programme
et d’instruction » (C’est ’auteur qui souligne). La théorie de programme génétique apparait
ainsi comme le produit fini de cette fusion et induit I’'idée que « dans la mesure ou toutes les
structures et performances des organismes sont la résultante des structures et activités des
protéines qui les composent, on doit considérer que 1’organisme entier constitue I’expression
épigénétique ultime du message génétique lui-méme » (J. Monod, 1970, p. 144). Et c’est
précisément cette conception de I’information génétique qui invoque, selon les critiques, 1’idée
aristotélicienne de cause formelle.

A propos des fondements de la théorie du programme génétique, qui domine la biologie

moléculaire, J.-J. Kupiec (2008, p. 26-28) explique qu’elle repose sur I’idée de Schrédinger

https://centrecaris.net/Revue-MIRI 216


https://centrecaris.net/Revue-MIRI

(1986) selon laquelle les lois de la biologie, a la différence de celles de la physique qui sont
probabilistes, refléteraient un ordre intrinséque a la matiére vivante : « L’organisation
macroscopique des étres vivants serait produite par I’ordre microscopique inscrit dans les
chromosomes sous forme d’information génétique » (J.-J. Kupiec, 2008, p. 27). Tel est, en effet,
le sens du développement effectué jusqu’ici sur la conception de I’information génétique. Mais
I’auteur de L ‘origine des individus ajoute que les racines historiques et philosophiques de cette
conception sont bien plus anciennes. Selon J.-J. Kupiec (Idem) « I’information génétique est
équivalente a la cause formelle ou a I’ame dans la philosophie d’ Aristote. I1 s’agit d’un principe
d’ordre qui détermine une organisation invariante des étres vivants correspondant a 1’espece ».
Cette comparaison entre la génétique et le systéme aristotélicien, I’auteur 1’a abondamment
soulignée (1999 ; J.-J. Kupiec et P. Sonigo, 2000, Chap. 3). En effet, dans le sens de ce
rapprochement, J.-J. Kupiec note que « ces deux théories fonctionnent de la méme maniere, en
s’appuyant sur des concepts identiques. La différenciation génétique/phénotype
(essence/existence) est la conséquence de l’ontogenéese, réalisée par I’intermédiaire d’un
programme (forme), en s’appuyant sur la propriété de spécificité des molécules » (J.-J. Kupiec
et P. Sonigo, 2000, p. 72). On peut le voir, ces analyses de Kupiec sont effectivement en parfaite
cohérence avec la logique qui sous-tend la théorie du programme génétique. Chez Aristote
(1993), I’'un des sens dans lesquels 1’ame joue un role causal est qu’elle est « principe » ou
« substance » des étres vivants. Dans le traité De /’ame, on peut lire : « la substance est ce qui
est universellement responsable de I’étre. Or 1’étre, pour les vivants, c’est la vie. Et ce qui en
est responsable, leur principe, c’est I’ame. De plus, I’expression de ce qui est potentiellement,
c’est la réalisation » (Aristote 1993, II, 415b13-15). Ceci signifie que les organismes vivants
ne sont ce qu’ils sont que parce qu’ils constituent le lieu de réalisation de I’ame qu’ils ont en
eux et qui est constitutive de leur étre. Il faut donc nécessairement que 1’dme soit substance
comme forme d’un corps naturel qui a potentiellement la vie. De plus, Aristote attribue trois
acceptions a la notion de substance : « celle-ci s’entend, soit comme matiere (chose qui, par soi,
ne constitue pas une réalité singuliére), soit comme aspect ou forme (en vertu de quoi,
précisément, on peut parler d’une réalité singuliére), soit, troisiemement, comme le composé
des deux » (Aristote, 1993, II, 1, 412a7-12). La deuxiéme acception, c’est-a-dire la substance
au sens de '« aspect » ou de la « forme » correspond justement a la « cause » qui confere a
chaque étre sa nature ou son identité, le ce « en vertu de quoi, précisément, on peut parler d’une
réalité singuliére » — la matiére, a elle seule, n’étant une substance déterminée qu'en apparence
(Aristote, 2008, A, 3, 1070a 9-13). La cause formelle, « c’est la forme ou le modéle, c’est-a-

dire la formule de 1’étre essentiel [...] (par exemple, pour ’octave, c’est le rapport de deux a

https://centrecaris.net/Revue-MIRI 217


https://centrecaris.net/Revue-MIRI

un, et d’une manic¢re générale le nombre) [...] » (Aristote, 2002, II, 3, 194b 27-29). Ainsi
comprise, la forme, c’est la définition, « le ce que c’est » des étres (Aristote, 2008, B, 2, 996b
7) et constitue, pour ce faire, leur principe distinctif ; car par exemple, c’est par la forme qu’un
homme est différent d’un cheval (Aristote, 2002, I, 3, 186a 22). C’est donc a la cause formelle
que revient, chez Aristote, la vocation de fixer I’identité des étres — vivants ou non.

En postulant la forme comme principe du vivant et en soutenant que « tout étant naturel
advient a partir du substrat et de la figure » (Aristote, 2002, I, 7, 190b 21), Aristote entend
expliquer le fondement de la génération ou de 1’hérédité, c’est-a-dire comment se fait-il, par
exemple, que d’un humain nait un humain ? En effet, selon 1’auteur,

[...] tout vient & étre a partir d’un homonyme, comme dans le cas des choses naturelles,
ou depuis une partie homonyme, comme la maison vient d’une maison, en tant qu’elle est congue
par une intelligence (car ’art, ¢’est la forme), ou depuis une partie ou depuis ce qui posséde une
partie de la « chose », @ moins de venir a étre par coincidence. [...] Par conséquent, comme dans
les déductions, la substance est principe de tout, car les déductions partent du ce que c’est et dans
ce cas, les générations le font. Il en va de méme pour les choses constituées par nature, car la
semence produit a la maniere d’un art, puisqu’elle contient la forme en puissance. Et ce d’ou
vient la semence est en quelque sorte homonyme de « l’engendré » (...) sauf dans le cas d’un étre
incomplet (Aristote, 2008, Liv. Z, 9, 1034a 31-1034b 3 ; c’est nous qui soulignons).

Le fond de I’idée d’Aristote ici, c’est que I’étre engendré ne se définit que par rapport a
I’étre d’ou il provient ; ce qui signifie que la forme (ou I’identité) d’un individu biologique n’est
qu’'une « figure » réalisée a partir d’une forme spécifique connue et préexistante. Et cela est
rendu possible par la propriété de la semence a contenir potentiellement la nature propre de son
auteur. Il se comprend ici la notion de la « mémoire » biologique qui est, selon les mots de F.
Jacob (1970, p. 10), «le souvenir des parents que 1’hérédité trace dans I’enfant ». C’est
pourquoi I’homonymie, au sens ou Aristote en parle, a un sens éminemment ontologique, et

non seulement linguistique. Les Catégories définissent ’homonymie en ces termes :

On appelle homonymies les choses dont le nom seul est commun, tandis que la notion
[« le concept, I’essence de la chose dans I’esprit »] désignée par ce nom est diverse. Par exemple,
animal est aussi bien un homme réel qu’un homme en peinture ; ces deux choses n’ont en effet
de commun que le nom, alors que la notion désignée par le nom est différente. Car si on veut
rendre compte en quoi chacune d’elle réalise I’essence d’animal, c’est une définition propre a

I’une et a I’autre qu’on devra donner (Aristote, 2004, 1, 1-5, p. 17-18).
Dans cet exemple, la définition spécifique qui confeére la méme identité a ces deux ordres
de réalit¢ (homme réel et homme en peinture) est précisément celle de I’espéce humaine, c’est-
a-dire ’ensemble des caractéristiques a partir desquelles on reconnait un étre humain. L’homme

réel comme I’homme en peinture sont représentés par un méme concept, lequel refléte, pour

notre préoccupation, I’idée aristotélicienne de la forme. Ainsi, dans la philosophie d’Aristote,

https://centrecaris.net/Revue-MIRI 218


https://centrecaris.net/Revue-MIRI

la forme (cause formelle) représente ce que le programme génétique est censé étre a un

organisme vivant dans la biologie moléculaire.

Si alors le rapprochement entre la théorie du programme génétique et le concept
aristotélicien de la forme peut se justifier, peut-on, cependant, soutenir que les initiateurs et/ou
premiers utilisateurs de la notion de programme génétique en biologie moléculaire ont

revendiqué une telle référence aristotélicienne ?

2. La finalité comme fondement de la notion de programme génétique

Il semble que I'idée de programme, telle que mise en perspective chez les premiers
biologistes moléculaires, se rapporte davantage a la finalité qu’a la forme. En considérant les
analyses des biologistes tels que Jacques Monod, Frangois Jacob et Ernst Mayr a propos de la
notion de programme génétique, on remarque que la référence est explicitement faite a la
finalité. Faut-il le rappeler, la notion de programme a été congue pour représenter le mécanisme
d’expression des déterminations génétiques dans le développement apparemment orienté de
I’embryon. Il était question de représenter le processus de formation des organismes
biologiques (ontogenése), en sauvegardant 1’idée d’un déterminisme fondé sur la finalité sans
pour autant verser dans la métaphysique ou le vitalisme.

Le nom que prend 1’étude de la finalité chez Aristote est la téléologie. Mais ce terme
traduit également la conception selon laquelle les phénomenes naturels obéissent a des causes
finales. Chez Aristote (1885, Liv. I, Chap. V, 145b, §6), la chose est sans équivoque :

Il n'y a jamais de hasard dans les ccuvres [que la nature] nous présente. Toujours ces
ceuvres ont en vue une certaine fin ; et il n'y a rien au monde ou le caractére de cause finale éclate
plus éminemment qu'en elles. Or la fin en vue de laquelle une chose subsiste ou se produit, est
précisément ce qui constitue pour cette chose sa beauté et sa perfection.

Cependant, il faut le dire, « a partir de Galilée et de Descartes et de la découverte du
principe d’inertie, ce que 1’on a appelé la connaissance scientifique excluait par définition toute
espeéce d’interprétation téléologique » (J. Monod, 2002, p. 113). C’est alors que se comprend
ce que J. Monod (2002) appelle le « paradoxe de la biologie », étant donné que cette science a
un objet qui semble traduire, a I’évidence, de la finalité. Le probléme est celui-ci :

comment interprétons-nous 1’existence de ces étres que le biologiste étudie, et qui, de
toute évidence, sont des étres programmés, et qui deviennent sans aucun sens pour moi, et méme
heuristiquement inanalysables si nous n’admettons pas que les yeux sont faits pour voir et que les
pattes sont faites pour marcher, par exemple (J. Monod, 2002, p. 113-114).

https://centrecaris.net/Revue-MIRI 219


https://centrecaris.net/Revue-MIRI

On le voit, la nature de I’objet de la biologie se présente comme ce qui contraint les
spécialistes de cette science a postuler la finalit¢é comme fondement de leur discipline. La
situation se présente comme si, proscrire la finalit¢ du monde vivant, reviendrait a mettre en
péril la possibilit¢ méme d’approcher rationnellement les phénomeénes vitaux.

Seulement, au lieu du terme « téléologie » comme chez Aristote, les biologistes choisirent
de parler de « téléonomie », notion qui se veut, non plus métaphysique, mais scientifique, et
traduit, selon les termes d’E. Mayr (1961, 31), « une finalité purement mécaniste » (a purely
mechanistic purposiveness). Il n’est pas besoin, dit Pierre-Henri Gouyon, « de rejeter la finalité
en soi, mais seulement de mettre au rebut celle qui a besoin d’une transcendance consciente
pour se trouver un sens » (M. Benasayag & P.-H. Gouyon, 2012, p. 90). En effet, pour P.-H.
Gouyon, « il est clair [...] que les organes et les organismes sont des objets finalisés » ; mais
ils ne le sont pas dans le sens grec du mot téléologie. Ainsi, selon le biologiste frangais, « La
téléonomie serait a la téléologie ce que 1’astronomie est a 1’astrologie : 1’étude scientifique de
la finalisation des organes » (M. Benasayag & P.-H. Gouyon, 2012, p. 92). Par cette nouvelle
connotation de la finalité, les biologistes entendent faire face au paradoxe de la biologie sans
plus avoir a affronter le probleme de la téléologie. C’est alors que la notion de programme s’est
révélée, a leurs yeux, comme un substitut adéquat et efficace pour traduire la finalit¢ inhérente
aux phénomenes de la vie, sans qu’aucun recours ne soit fait a des présupposés métaphysiques
ou vitalistes. J. Monod (2002, p. 115) explique dans son « autocritique » que ’objet de son
livre, Le hasard et la nécessité, est de monter que

la théorie moléculaire du code génétique, constitue une interprétation physique de
lorigine des propriétés téléonomiques des étres vivants et nous permet de comprendre ce
phénomeéne qui parait quasi impossible a priori : que d’un univers strictement objectif, ¢’est-a-
dire dénué de projet, puissent sortir des étres qui ont un projet, nous [les hommes] par exemple
(sic ; c’est nous qui soulignons).

Ce paradoxe, qui se caractérise par un écartclement de la science biologique entre
mécanisme et finalisme, a trouvé, selon F. Jacob (1970, p. 10), sa solution avec 1’application
du concept de programme a 1I’hérédité. Car le concept de programme permet de conserver I’idée
d’un développement orienté de I’organisme vivant, et des processus vitaux en général, tout en
composant avec la logique mécaniste des sciences modernes. En effet, comme 1’écrit F. Jacob
(1970, p. 17), « Longtemps, le biologiste s’est trouvé devant la téléologie comme aupres d’une
femme dont il ne peut se passer, mais en compagnie de qui il ne veut pas étre vu en public. Mais
a cette liaison cachée, le concept de programme donne maintenant un statut légal. » Ces propos

de F. Jacob, en apparence caricaturaux, sont profondément significatifs. Ils invoquent, non

https://centrecaris.net/Revue-MIRI 220


https://centrecaris.net/Revue-MIRI

seulement un intérét réel, mais aussi un rapport quasiment affectif du biologiste a la finalité,
qui semble étre la caractéristique fondamentale de son objet d’étude. Que ’auteur compare
expressément ce rapport a celui d’un homme a une « femme », et non a une réalité quelconque,
cela suggére que la finalité représente un véritable ¢élément de motivation pour le biologiste. La
situation ressemble a celle ou le biologiste ne se sentirait tel (biologiste/scientifique) qu’en
conjuguant avec la finalité, exactement comme [’homme ne se sentirait amant qu’en compagnie
de sa bien-aimée. Il apparait que « Nier la finalité organique, c'est le plus audacieux des
paradoxes. [...]. C'est rejeter I'idée méme de fonction, qui est I'unique objet de [la] science
[biologique] », (E. Goblot, 1922, p. 107).

Du point de vue d’E. Mayr (1961), si la biologie évolutionniste ne peut valablement
postuler I’existence d’une finalité ou d’un « plan » qui oriente I’évolution des étres vivants, cela
n’est pas le cas pour la biologie moléculaire ou celle de développement. Contrairement aux
especes dont les caractéres sont I’ceuvre de la sélection naturelle, 1I’individu se détermine, sur
tous les plans, par son programme génétique. Cette position qui apparait a I’auteur comme une
« réponse ferme et sans ambiguité » (a firm and unambiguous answer), repose sur la conviction
que « L’existence de programmes complexes d’information dans I’ADN du plasma germinatif
permet une finalité téléologique » (E. Mayr, 1961, p. 35 ; nous traduisons). E. Mayr, en utilisant
« le langage de I’ordinateur », en déduit qu’« un individu qui [...] a été « programmé » peut
agir a dessein, c’est-a-dire dans le sens d’une finalité. Ainsi,

Un oiseau qui commence sa migration, un insecte qui sélectionne sa plante hote, un
animal qui évite un prédateur, un male qui se présente a une femelle — ils agissent tous a dessein
parce qu'ils ont été programmés pour le faire. Quand je parle d’un « individu » programmé,
précise Mayr, je le fais au sens large. Un ordinateur programmé est lui-méme un individu en ce
sens, mais il en va de méme, lors de la reproduction [...]. Le programme d'ADN complétement
individualiste et pourtant spécifique a I'espéce de chaque zygote (ovule fécondé), qui contréle le
développement des systémes nerveux central et périphérique, des organes de sens, des hormones,
de la physiologie et de la morphologie, est le programme pour le comportement informatique de
cet individu (E. Mayr, 1961, p 30).

L’auteur peut alors conclure que

L'action intentionnelle d'un individu, dans la mesure ou elle est basée sur les propriétés
de son code génétique, n'est donc ni plus ni moins intentionnelle que les actions d'un ordinateur
qui a été programmé pour répondre de maniere appropriée a diverses entrées. C'est, si je puis dire,
une finalité purement mécaniste (E. Mayr, 1961, p. 31).

Le sens de cette assimilation du matériel génétique a un programme d’ordinateur, déja
relevée chez F. Jacob, est que toutes les caractéristiques de I’individu biologique sont

déterminées par des « instructions », propres a 1’espéce mais aussi singulieres a I’individu en

https://centrecaris.net/Revue-MIRI 221


https://centrecaris.net/Revue-MIRI

question. De la méme maniere qu’un ordinateur est orienté par le biais d’un logiciel pour se
conduire dans une logique singuli¢re afin d’exécuter une tiche appropriée, I’organisme,
également, serait déterminé par son génome pour étre ce qu’il est. La seule différence ici, est
que l’ordinateur a besoin d’un programmeur conscient qui définit intentionnellement le
comportement de la machine face a certaines données, alors que le programme génétique, bien
qu’il définisse I’avenir de I’organisme, n’émane pas d’une conscience ; sa nature est purement
physique et chimique, et son fonctionnement purement mécanique. Chez 1’ordinateur, une fois
le travail du programmeur terminé, la finalité prescrite fonctionne toute seule dans les limites
qui sont les siennes, sans I’influence d’une autre intention dans le mécanisme d’exécution de la
tache. C’est la ce qu’E. Mayr désigne par « une finalité purement mécaniste », précisément pour
la distinguer de la finalité a laquelle préside une intention. Comme 1’expliquent P. Foulquié et
R. Saint-Jean dans leur Dictionnaire de la langue philosophique,

La finalité intentionnelle est celle de l'activité consciente de 'homme et suppose la
connaissance de la fin a atteindre. La finalité naturelle, celle des organismes vivants, n'implique
pas cette connaissance de la fin ; celle aussi des machines de fabrication humaine, comme la
montre ou la machine a coudre, qui réalisent, sans la connaitre, la fin pour laquelle elles ont été
construites.

En effet, ce qui intéresse, dans la comparaison faite par le biologiste américain entre
I’ordinateur et I’organisme vivant, c’est le point commun, intellectuellement saisissable, selon
lequel, I’idée de programme suppose la définition d’une finalité. Sur le plan linguistique par
exemple, la notion de programme suggere 1’idée d’une planification ou d’un ensemble de
prévisions — d’activités a mener, de tiches a exécuter, de points a aborder dans une période de
temps déterminée. Et il est & constater que tout programme se congoit et se déploie en fonction
d’un but précis.

I1 ressort de ce développement que les biologistes, notamment ceux qui ont en premier
utilisé¢ la métaphore de programme pour rendre intelligible le développement des organismes
individuels, ont explicitement fait, a travers cette métaphore, une profession de la finalité¢ en
biologie. Ceci nous permet de dire qu’au regard de la philosophie d’Aristote, 1’idée de
programme génétique, qui prescrit la fin mais aussi définit la forme, réalise deux fonctions
causales. On peut donc supposer que ce n’est pas seulement a la cause formelle que le concept
de programme génétique fait signe, mais aussi a la cause finale. Explorer le rapport qu’ Aristote
¢établit entre ces deux causes peut aider a préciser davantage une telle lecture.

La doctrine aristotélicienne des causes nous renseigne sur quatre différentes causes
(matérielle, efficiente, formelle et finale) par lesquelles 1’existence des étres et leur nature se

justifient. Ce qui nous intéresse ici, ¢’est d’explorer chez Aristote le rapport entre les causes

https://centrecaris.net/Revue-MIRI 222


https://centrecaris.net/Revue-MIRI

finale et formelle pour voir laquelle des deux peut (ou a pu) servir rigoureusement de fondement
a I’idée de programme génétique.

En analysant le livre II de la Physique, Michel Bastit (2002, Chap. 3) fait état d’une double
hiérarchie des causes chez Aristote. D’une part, la cause formelle jouit d’une prééminence par
rapport aux autres causes, car elle peut exercer les fonctions qui leur sont réservées. D’autre
part, la cause finale est présentée comme « la cause des causes », car elle constitue le bien vers
lequel la nature est orientée. C’est en effet 1a une lecture conforme au développement
d’Aristote. Cependant, elle pourrait entretenir une certaine équivocité, car chacun de ces deux
types de cause se voit prédominant, et est en méme temps sensé¢ contenir I’autre. Comment les
deux différentes causes pourraient-elles jouir du méme statut de cause-leader, pour ainsi dire,
et pourtant se présenter comme dominante I’une par rapport a ’autre, selon les sens de
I’interprétation, dans le méme systéme philosophique ? C’est qu’en réalité¢, comme le dit J.
Follon (1988, p. 331), chez les étres vivants, du point de vue de leur génération ou de leur
devenir, « la forme est encore cause finale ». Commentant les vues d’Aristote a ce propos,
I’auteur écrit :

D'une part, en effet, tout devenir d'un étre vivant a lieu en vue d'une fin, qui est
précisément la forme de cet étre : par exemple, la cause finale du développement d'une semence
humaine est l'acquisition d'une certaine forme, en l'occurrence 1'ame humaine, tout comme la
cause finale du développement de I'enfant est 'homme complétement formeé, c'est-a-dire en pleine
possession de sa forme. Aussi peut-on dire que la forme de 'homme est cause de celui-ci a la fois
comme cause formelle et comme cause finale, mais d'un point de vue différent : comme cause
formelle, elle est cause de 'homme du point de vue de la substance, tandis que comme cause
finale, elle est sa cause du point de vue de la génération ou du devenir (J. Follon, 1988, p. 331-
332).

Ce qu’il faut noter ici, c’est une assimilation entre cause formelle et cause finale qu’on
retrouve chez Aristote (2008, H, 4, 1044b 1). Défendant I’existence de la finalité dans la nature,
notamment a propos des €tres vivants, animaux et plantes, Aristote (2002, II, 8, 199a 32-33)
écrit : « puisque la nature est double, matiere d’un c6té, figure de ’autre, que celle-ci [la figure]
est fin, et que tout le reste est en vue de la fin, la nature comme forme sera la cause en vue de
quoi ». Deux idées essentielles sont a relever de cette affirmation de ’auteur : ’'une est que tous
les processus vitaux obéissent a une finalité, et I’autre, que forme (figure) et finalité (ce en vue
de quoi) se ramenent & la méme chose. Cette assimilation entre les deux causes pourrait
expliquer le fait qu’E. Mayr se soit référé plus tard a la notion forme (eidos) comme 1’équivalent
antique de celle de programme génétique. En effet, I’auteur suggérait que si on changeait toutes
les occurrences du terme « eidos », c¢’est-a-dire la forme, dans le corpus d’Aristote avec la

notion moderne de « programme génétique », alors Aristote serait pleinement en accord avec

https://centrecaris.net/Revue-MIRI 223


https://centrecaris.net/Revue-MIRI

la génétique moderne (T. Vinci & J. S. Robert, 2005, p. 201). De ce point de vue, il n’y aurait
pas contradiction si, en cherchant un correspondant antique de la notion de programme
génétique, 1’on se réfere a la forme ou a la finalité.

Ainsi, que cause formelle et cause finale soient « identiques » chez Aristote, cela est
connu et établi. Mais c’est sans compter que chez le Stagirite, les deux causes n’ont pas
absolument la méme valeur et ne jouent pas non plus le méme role. La cause finale garde,
malgré tout, une certaine prééminence logique et épistémologique sur la cause formelle.

Sur le plan logique, la prééminence de la fin sur la forme se justifie par I’idée que toute
définition (c’est-a-dire toute acquisition de forme ou de figure) des étres (de la nature ou de
I’art) est soumise a une fin propre. Pour mieux comprendre cette position, contextualisons I’idée
de finalité, en la cristallisant sur les organismes vivants. En effet, la finalité chez Aristote est
souvent interprétée comme une téléologie cosmique au sens ou I’entend Ch. Werner (1931). En
effet, selon Ch. Werner (1931), la finalité¢ théorisée par Aristote, découle d'un principe
supérieur a la nature et est au-dela d’elle, méme s’il se manifeste dans le monde en orientant les
étres vers leur fin. Werner (1931, p. 6) n’a pas manqué d’indiquer que

La philosophie d'Aristote est fondée, non plus sur les mathématiques, comme celles de
Pythagore et de Platon, mais sur la biologie : c'est en observant les étres vivants qu'il a congu
I'ldée comme la forme active, qui donne au corps son organisation, et qui pousse les étres vers la
perfection a laquelle ils sont destinés.

Seulement, I’auteur n’a pas tiré¢ la conséquence de cette approche aristotélicienne axée
sur les étres vivants, laquelle lit désormais la finalité a I’intérieur des espéces. C’est cette lecture
que propose P.-M. Morel (2016) du concept aristotélicien de la finalité, s’agissant des
organismes vivants. D’aprés Morel (2016), lorsqu’Aristote étudie la finalité en considérant les
étres vivants, il ne la congoit plus comme un « ordre cosmique », mais plutét comme un ordre
qui fait réaliser le meilleur dans chaque étre en fonction d’un ensemble de possibilités ou de
propriétés appartenant au genre et a I’espece. Ainsi, se comprend, chez lui, ’idée d’une finalité
« naturelle », « relative » ou « locale ». Elle est relative, parce qu’elle opére a I’intérieur des
especes vivantes et est responsable de 1’accomplissement ou la perfection de chaque individu
biologique selon I’espece a laquelle il appartient. Aristote lui-méme écrit dans La locomotion
des animaux :

Pour commencer 1’examen, procédons comme nous avons souvent 1’habitude de le faire
dans notre travail de naturaliste, en considérant la maniére dont les choses se passent dans toutes
les opérations de la nature. L’une de ces caractéristiques est que la nature ne fait rien en vain mais,
en chaque espéce animale, en réalisant toujours le meilleur selon ce que permet son essence. C’est
pourquoi si telle réalisation est préférable, elle est aussi et par [a méme conforme a la nature
(Aristote, 2013, 2, 704b12-18).

https://centrecaris.net/Revue-MIRI 224


https://centrecaris.net/Revue-MIRI

On peut comprendre que la finalité, qui se traduit par la formule « la nature ne fait rien en
vain », opéere relativement, a I’intérieur des espéces. Dés lors, un individu biologique n’est
reconnu comme tel, ¢’est-a-dire comme appartenant a une espece définie, que dans la mesure
ou cet individu réalise la fin qui est la sienne, et qui lui est prescrite par les dispositions de son
espece. C’est ici que se comprend pleinement la prééminence logique de la fin sur la forme. Au
processus biologique qui confere la forme (ou la figure) a la matiére pour donner un corps
vivant spécifique, préside une finalité qui trace, a 1’avance, les voies du développement
organique. L’idée ici est que la cause formelle est tributaire de la cause finale. En effet, pour
Aristote (2002, 11, 1, 193b 18-19), « [...] ce qui croit naturellement en venant de quelque chose,
va ou croit vers quelque chose. Qu’est-ce dont la chose qui croit ? non pas ce d’ou elle vient,
mais vers ce vers quoi elle va » (C’est nous qui soulignons). Cette position constitue une
affirmation franche de la prédominance de la fin sur la forme s’agissant de définition de
I’organisme vivant. L’identité de 1’étre qui se développe vient a priori de la cause finale
incarnée par I’espéce qui guide la réalisation de la forme issue du géniteur. Par exemple, la
naissance d’un fils (humain) a partir de la semence d’un pére, est prioritairement la réalisation
d’une finalité, qui est I’identité humaine, en méme temps qu’il s’agit d’une information, c’est-
a-dire une réception de « forme », a partir de la forme potentiellement contenue dans la semence
du pere. C’est la fin qui fixe les modalités du devenir de 1’étre qui se définit sous 1’action de la
cause formelle. On voit une concomitance entre I’accomplissement de la fin et celui de la forme,
et qui ne laisse pas clairement percevoir la prééminence de la premicre sur la seconde.
Puisqu’elle n’est que logique, cette prééminence ne saute pas aux yeux. Il faut ajouter que cet
ordre logique est également unidirectionnel : il va de la fin a la forme, c’est-a-dire que la cause
formelle n’a aucune influence sur la finalité, alors que celle-ci soumet celle-1a a sa guidance. A
partir de ce développement, il serait peut-étre plus adroit de parler d’une coincidence entre la
cause finale et la cause formelle dans la construction de 1’identité biologique, plutot que d’une
égalite entre elles.

En outre, la cause finale semble jouir également d’une certaine ascendance
épistémologique par rapport aux autres causes. Dans le premier livre de la Métaphysique,
Aristote (2, 982a 35-982b 7) écrit :

En effet, celui qui choisit la science pour elle-méme choisira, de préférence a tout, la
science la plus haute : telle est la science de ce qui est au plus haut point objet de science. Or sont
au plus haut point objets de science, les objets premiers, c’est-a-dire les causes, car, par eux et a
partir d’eux, on acquiert aussi la connaissance des autres causes, mais non la connaissance de ces
objets et de ces causes par celle des substrats. La science la plus propre a commander, et plus
propre a commander que celle qui est a son service, est celle qui acquiert la connaissance de la

https://centrecaris.net/Revue-MIRI 225


https://centrecaris.net/Revue-MIRI

fin en vue de laquelle chaque chose doit étre faite, c’est-a-dire le bien de chaque chose et

globalement le meilleur dans la nature entiere (C’est nous qui soulignons).

L’hypothese d’une supériorité épistémologique de la science de la finalité des choses
sur la recherche a propos des autres causes s’explique par le fait que si, selon Aristote, connaitre
scientifiquement, c’est connaitre les causes des phénomenes, toutes les causes n’ont pas la
méme dignité. Et ici, la cause finale prend le dessus.

Sur la base de cette double ascendance — logique et épistémologique — de la cause finale
sur la cause formelle, nous retenons que dans la philosophie d’Aristote, la forme est tributaire
de la finalité, c’est-a-dire que la réalisation de la forme organique reste soumise a I’ordonnance
de la finalité naturelle interne a I’espéce. De ce point de vue, 1’élément causal a partir duquel
se définit I’organisme vivant est prioritairement la fin. Celle-ci se comprend comme la raison
d’étre de chaque organisme vivant, et de ses constituants, mais aussi comme ce qui fixe les
limites de ses modes d’étre et d’action. Ceci induit que le rdle attribué par les biologistes
modernes au concept de programme génétique est davantage d’inspiration finaliste. Et c’est
précisément cette inspiration qui est a la base du réductionnisme regrettable de la biologie
moléculaire. La fixation de la fin empéche n’importe quelle forme organique de se réaliser, tout
comme la prescription de programme génétique limite I’extension des différentes fonctions et
structures aux strictes possibilités conférées au programme. Postuler une fin naturelle, comme
croire en un programme — génétique ou de développement —, contraint I’esprit a restreindre ses

cadres dans I’approche de la réalité.

Conclusion

Dans son application a rendre compte de I’identité biologique des organismes individuels,
la théorie moderne du programme génétique révele beaucoup d’affinités avec 1’idée
aristotélicienne de la forme (cause formelle). Cette réalité, couplée a celle de la coincidence des
causes finale et formelle chez Aristote, ne permet pas d’apprécier la place privilégi¢e
qu’accorde Aristote a la finalité dans la construction des organismes vivants. Il ressort de
I’analyse que c’est prioritairement a la finalité que la notion de programme génétique fait signe,
car d’une part, les biologistes la revendiquent clairement et, d’autre part, la cause finale garde
une prééminence logique et épistémologique sur la cause formelle. Un tel résultat permet de
comprendre que le réductionnisme génétique, que traduit I’idée de programme en biologie de
développement, a pour origine véritable 1’inscription de la biologie moléculaire dans une vision

finaliste des processus vitaux. Cet état de choses montre a suffisance la nécessité d’une

psychanalyse de la connaissance, nourrie de ressources a la fois historiques et philosophiques.

https://centrecaris.net/Revue-MIRI 226


https://centrecaris.net/Revue-MIRI

Références bibliographiques

ARISTOTE, 1885, Parties des animaux, Tome 2, Trad. B. Saint-Hilaire, Paris,
Hachette & Cie.

ARISTOTE, 2002 (2° édition revue), Physique, Trad. P. Pellegrin, Paris, Flammarion.

ARISTOTE, 2004, Catégories & De [l’interprétation, Trad. J. Tricot, Paris, Librairie
philosophique J. VRIN.

ARISTOTE, 2008, Métaphysique, Trad. M.-P. Duminil et A. Jaulin, Paris, Flammarion.

ARISTOTE, 2013, Le mouvement des animaux/La Locomotion des animaux, Trad. P.-
M. Morel, Paris, Flammarion.

ATLAN Henri, 1999, La fin du « tout génétique » ? Vers de nouveaux paradigmes en
biologie, Paris, INRA.

ATLAN Henri, 2006, L 'organisation biologique et la théorie de I’information, Paris,
Edition du Seuil.

ATLAN Henri, 2011, Le vivant post-génomique :@ ou qu’est-ce que [’auto-
organisation ?,
Paris, Odile Jacob.

BASTIT Michel, 2002, Les quatre causes de l'étre selon la philosophie premiére
d'Aristote, Louvain-la-Neuve, Peeters.

BENASAYAG Miguel & GOUYON Pierre-Henri, 2012, Fabriquer le vivant, Paris, La

Découverte.
BERCHE Patrick, 2016 (Novembre), « Histoire de la biologie moléculaire », Feuillets
de Biologie, n°333, p. 41-51.

FOLLON Jacques, 1988, « Réflexions sur la théorie aristotélicienne des quatre causes »,
Revue Philosophique de Louvain, Quatrieme série, tome 86, n°71, p. 317-353.
https://www.persee.fr/doc/phlou_0035-3841 1988 num_86_71_ 6508

GOBLOT Edmond, 1922, Le systeme des sciences. Le Vrai, [’Intelligible et le Réel,
Paris, Hachette.

GUYADER Hervé, (Octobre) 2001, « Qu'est-ce qu'un gene ? Une petite histoire du

concept », Courrier de l'environnement de I'INRA, n°44, p. 53-63.
JACOB Frangois, 1970, La logique du vivant, Paris, Gallimard.
JACOB Frangois, 1981, Le jeu des possibles, Paris, Fayard.

KELLER Evelyn Fox, 1999, Le réle des métaphores dans le progres de la biologie,
Trad. G. Charpy et M. Saint-Upery, Le Plessis-Robinson, Institut Synthélabo pour le progres
de la connaissance.

KELLER Evelyn Fox, 2003, Le siecle du gene, Trad. S. Schmitt, Paris, Gallimard.

https://centrecaris.net/Revue-MIRI 227


https://centrecaris.net/Revue-MIRI
https://www.persee.fr/doc/phlou_0035-3841_1988_num_86_71_6508

KUPIEC Jean-Jacques, 1999, « L'influence de la philosophie d'Aristote sur I'élaboration
de la théorie de I'évolution et sur la génétique », Revue européenne des sciences sociales, T. 37,
No. 115, Animalité¢ et Humanité Autour d'Adolf Portmann : XVe colloque annuel du Groupe
d'Etude "Pratiques Sociales et Théories", p. 89-116.

KUPIEC Jean-Jacques, 2008, L 'origine des individus, Paris, Fayard.

KUPIEC Jean-Jacques et SONIGO Pierre, 2000, Ni Dieu ni gene. Pour une autre
théorie de I’hérédité, Paris, Edition du Seuil.

MAURON Alex, 2002, « Genomic Metaphysics », J. Mol. Biol. P. 319, 957-962.
doi:10.1016/S0022-2836(02)00348-0

MONOD Jacques, 1970, Le hasard et la nécessité. Essai sur la philosophie naturelle de
la biologie moderne, Paris, Edition du Seuil.

MONOD Jacques, 2010, « Jacques Monod : Autocritique », Bulletin d’histoire et

d’épistéemologie des sciences de la vie, 17, (2), p. 111-124.
MORANGE Michel, 1994, Histoire de la biologie moléculaire, Paris, La Découverte.

MOREL Pierre-Marie, 2016, « La nature ne fait rien en vain », Philosophie antique, n°,
p. 9-30.

PICHOT André, 2002, « Sur la notion de programme génétique », Philosophia Scientice,
6,n°1, p. 163-172.

SCHRODINGER Erwin, 1986, Qu est-ce que la vie ? De la physique a la biologie,
Trad. L. Keffler, Paris, Christian Bourgois Editeur.

VINCI Tom & ROBERT Jason Scott, (April) 2005, « Aristotle and Modern Genetics »,
Journal of the History of Ideas, Vol. 66, n° 2, p. 201-221.

WATSON James Deway & CRICK Francis Harry Compton, (30 Mai) 1953, « Genetical
Implications of the Structure of Deoxyribonucleic Acid », Nature, Vol., 171, n°4361, p. 964-
967.

WERNER Charles, 1931, « La finalit¢ d’apres Aristote », Revue de Théologie et de
Philosophie, 19, p. 5-16. http://doi.org/10.5169/seals-380191

https://centrecaris.net/Revue-MIRI 228


https://centrecaris.net/Revue-MIRI
http://doi.org/10.5169/seals-380191

